
Dieser Bericht wird in Auszügen vorgetragen. Es gilt das gesprochene Wort 
 
 
Tätigkeitsbericht des Landeskirchenrates – erstattet vor der Synode der 
Evangelischen Landeskirche Anhalts  
21. Legislaturperiode –12. Tagung – 18./19.11.2005 
Dezernat I – Teil 1 – Bericht des Kirchenpräsidenten zur Situation der 
Landeskirche  
 
 
 
Herr Präses, Hohe Synode, 
verehrte Gäste, liebe Schwestern und Brüder! 
 
 
1. Theologische Grundsatzbemerkungen 
 
Wie in jedem Jahr stelle ich dem ersten Teil meines Berichtes zur Situation der Landeskirche 
eine theologische Besinnung voran, der sich dann die weiteren Aussagen zuordnen. Nur lege 
ich ihr dieses Mal kein Bibelwort, sondern ein Zitat aus einem Bekenntnistext unserer Kirche 
zugrunde: 
 
„Wir glauben an den einen Gott, den Vater ....  
Und an den einen Herrn Jesus Christus, Gottes eingeborenen Sohn ..... 
Wir glauben an den Heiligen Geist, der Herr ist und lebendig macht .... 
Und die eine, heilige, allgemeine und apostolische Kirche.  
Wir bekennen die eine Taufe zur Vergebung der Sünden. 
Wir erwarten die Auferstehung der Toten und das Leben der kommenden Welt. Amen.“ 
 
Es handelt sich hier um das altkirchliche Glaubensbekenntnis von Nicäa-Konstantinopel 
aus den Jahren 325 und 381 nach Christi Geburt, das nicht nur zu den drei Grundbekenntnis-
sen der römisch-katholischen und der orthodoxen Kirche, sondern auch aller reformatorischen 
Kirchen gehört. Die Reformation des 16. Jahrhunderts wusste sich ja nicht nur in voller Über-
einstimmung mit dem Wort Gottes nach den biblischen Überlieferungen, sondern auch mit 
der Lehre der Alten Kirche aus der Zeit noch vor den Trennungen in die römisch-katholische 
und orthodoxe Kirche und vor der Trennung in die römisch-katholische und die Kirchen der 
Reformation. Die drei altkirchlichen Glaubensbekenntnisse galten „als Zusammenfassung des 
einhelligen, allgemeinen, christlichen Glaubens und als Bekenntnis der rechtgläubigen und 
wahren Kirche“ („Bündige Zusammenfassung strittiger Artikel“, Konkordienformel von 
1577, Vorspruch, 2.).  
 
Das „Apostolische Glaubensbekenntnis“ geht wohl auf ein altrömisches Taufbekenntnis in weitaus kürzerer 
Form aus der Zeit um 150 n. Chr. zurück und wurde schließlich im 9. Jahrhundert n. Chr. zum verbindlichen 
Taufbekenntnis der westlichen (auch lateinischen) Kirche erklärt. Martin Luther und andere Reformatoren haben 
es wegen seines klaren Aufbaus ihren Büchern zur Gemeindelehre (Katechismen) zugrunde gelegt. Das gemein-
same Sprechen des Glaubensbekenntnisses im Gottesdienst hat sich in Deutschland erst seit der Zeit der Beken-
nenden Kirche eingebürgert. 
 
Die Grundlage des „Nizänums“ ist das Bekenntnis des Ersten Ökumenischen Konzils von Nizäa im Jahre 325 zu 
Jesus Christus als Gottes- und Menschensohn. Viele der in Nizäa versammelten Konzilsväter trugen noch die le-
bendige Erinnerung an die Christenverfolgungen in sich und manche von ihnen hatten auch noch die Narben von 
den Foltern an ihren Körpern, als es um die Entscheidung ging, ob Jesus Christus oder der römische Kaiser 
(„Christus oder Cäsar“) als Herr der Welt zu bezeugen und anzubeten sei. Nun waren sie vom Kaiser Konstan-



 2

tin nach Nizäa in Kleinasien gerufen worden, um gemeinsam die Grundlehren des christlichen Glaubens zu for-
mulieren und öffentlich zu bezeugen.  
 
Nach 56 Jahren ging es in der Kaiserhauptstadt Konstantinopel dann schon um die Festlegung der offiziell vom 
römischen Staat anerkannten und selbst vertretenen christlichen Lehre und deren Abgrenzung von Irrtümern und 
Fehlinterpretationen der biblischen Überlieferung. Das Nizänum war und blieb seit dem 6. Jahrhundert das got-
tesdienstliche Glaubensbekenntnis sowohl der Ost- wie der Westkirche und wird auch heute an hohen Feiertagen 
in den evangelischen Kirchen gesprochen.  
 
Das Nizänum ist das einzige wirklich alle christlichen Kirchen umfassende, wahrhaft „ö-
kumenische“ Bekenntnis der Weltchristenheit, das in den Kirchen des Ostens auch bei der 
Taufe gesprochen wird. Seit 1971 gibt es eine gemeinsame deutsche Textfassung zwischen 
der evangelischen und katholischen Kirche. 
 
Das sogenannte „Athanasianum“, welches von den Reformatoren auch weiter neben das apostolische und nizäni-
sche Glaubensbekenntnis gestellt wurde, ist in der Öffentlichkeit weitgehend unbekannt geblieben. Allen drei 
altkirchlichen Glaubenbekenntnissen ist die klare Bezeugung des trinitarischen Gottesglaubens, des Glaubens an 
den dreieinigen, sich den Menschen als Vater, Sohn und Heiliger Geist in Jesus Christus offenbarenden Gottes 
gemeinsam.  
 
Warum ich Ihnen mit diesen alten Texten komme? Nun, weil es mir heute um das Bekennen 
und das Bekenntnis unserer Kirche, ihrer Gemeinden und ihrer Gemeindeglieder in einer 
höchst vielfältigen und widersprüchlichen gesellschaftlichen und religiösen Situation geht. 
Als evangelische Christen bejahen wir Freiheit und versöhnte Vielfalt in der Kirche und im 
Leben ihrer Glieder und bezeugen und bekennen zugleich unseren Glauben an den einen 
Herrn Jesus Christus als Mitte unseres kirchlichen, gemeindlichen und spirituellen Lebens, 
sehen uns immer wieder neu an das eine Wort Gottes nach den biblischen Überlieferungen 
gebunden und bezeugen das Wirken des einen Geistes in Zeugnis und Dienst der Christen-
heit. Weil der Glaube immer auch von Zweifeln angefochten ist, weil in ihm Wagnis und Ge-
wissheit zusammengehen, weil die Weitergabe des einen Glaubens doch immer Sache der 
Vielen ist, ist ein klares und für die Menschen als Christuszeugnis erkennbares Bekenntnis 
unserer Kirche und ein sich wagend zu erkennen gebendes Bekennen unserer Gemeindeglie-
der gefragt.  
 
Im allgemeinen Sprachgebrauch geht es ja beim „Bekennen“ um das Artikulieren persönlicher Überzeugungen, 
Entscheidungen, Erfahrungen und Gefühle durch Worte und Taten vor anderen und für andere. Und je nach In-
halt, Umfang und Überzeugungskraft kann ein Bekenntnis Einfluss auf andere gewinnen und auch zu einem Fak-
tor im gesellschaftlichen Leben werden. Wer sich aber zu etwas oder zu jemandem bekennt, setzt sich auch aus, 
gibt sich eine Blöße, macht sich verletzlich. Wer in einer Liebeserklärung seine innerste Empfindung zum Aus-
druck bringt, kann sich doch nicht sicher sein, dass seine Worte Gehör finden. Er geht das Risiko ein, abgewie-
sen zu werden. Wer aber dies Risiko nicht eingeht, wird es schwer in der Liebe haben. Wo die Liebe erwidert 
wird, wird das Bekenntnis zum tragenden Versprechen und es wirkt sich in der Zuwendung, Treue und Offenheit 
aus, die die Liebenden einander schenken.  
 
Christen bekennen sich zu Gott in Jesus Christus im Sinne eines Versprechens, weil sie ihn 
erfahren haben als den, der sein Versprechen durch persönliche und geschichtliche Zuwen-
dung hindurch beständig gehalten hat.  
 
Was ich meine, schließt die „Lippenbekenntnisse“ aus, deren Wörter folgenlos bleiben, deren Zusagen nicht 
wahr sind, den anderen nicht wirklich in liebender Aufmerksamkeit meinen und das eigene Herz verschlossen 
halten. Für solche Lippenbekenntnisse kann das Wort des französischen Diplomaten Talleyrand gelten: „Wir ha-
ben die Sprache, um die Gedanken zu verbergen“.  
 
Bekenntnisse kommen vom Herzen und wollen das Herz des anderen erreichen, auch wenn – 
wie immer in Herzenssachen – eine besondere Verletzungsgefahr besteht. Auch der Glaube ist 



 3

eine Herzensangelegenheit (Matth. 6,21: „Denn wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz.“; 
Luk. 6,45: „Wes das Herz voll ist, des geht der Mund über.“).  
 
Bekennen hat immer wieder auch mit Widerständen und Entscheidungssituationen zu tun. Ich 
erinnere hier nur die Älteren unter uns an das Tragen des sogenannten „Bekenntniszeichens“ 
(Kugelkreuz der Jungen Gemeinde). Sein Bekenntnis wechselt man nicht wie seine Hemden. 
Da der Glaube gerade in seinem Widerspiel zum Zweifel („Ich glaube, hilf meinem Unglau-
ben“, Mark. 9,24b) einen wagenden Charakter hat, gewinnt er auch immer wieder die innere 
Freiheit zum Bekenntnis. Dass der Christ sich zu seinem Glauben bekennt, ist Ausdruck sei-
ner „Freiheit als Christenmensch“ und Ausdruck seiner ihm von Gott als Mensch geschenkten 
Würde. Ein bekennender Glaube hat es im Lichte der Liebe Gottes aber auch nicht nötig, sich 
aufzublähen, sich vorzudrängen, sich wichtig zu tun, sich wegen Überzeugungstreue und Ri-
sikobereitschaft bewundern zu lassen.  
 
Der Extremfall des Bekennens ist das Martyrium, das gegen die Versuchung zum Ver-
schweigen und Abfall durchgehaltene Bleiben an Christus bis zum Erleiden von Sterben und 
Tod um Christi willen. Auch im Widerstand ist der Märtyrer auf das Bekennen, auf die Mitte 
seines Lebens und Sterbens in Jesus Christus konzentriert, nicht auf die Verletzung oder Ü-
berwindung seines Gegenübers oder gar die Demonstration seiner Standhaftigkeit. Es wird 
deutlich sein, dass das Subjekt des christlichen Bekennens die bekennende Gemeinschaft ist, 
zu der der Bekennende auch in der Einsamkeit weiter gehört (vgl. 2. Kor. 9,13; Hebr. 4,14; 
10,23). „Bekennen“ ist also die in der Einheit mit der Kirche Jesu Christi gegebene geistge-
wirkte Antwort auf die tiefgehende, ja auch ins Leben gehende Frage nach dem eigenen Le-
bensgrund (vgl. Joh. 6,68). Die Antwort schließt nicht nur Worte, sondern ein entsprechendes 
Verhalten ein im Gegensatz zum Verschweigen, Verleugnen, Verlassen und Weglaufen (vgl. 
Matth. 26,69-75).  
 
In der Konsequenz des christlichen Bekenntnisses liegt die Absage an Mächte und Gewalten, 
die sich an die Stelle Gottes setzen wollen und im Extremfall die Trennung von Menschen 
(als Absage), die diesen Mächten und Gewalten folgen (vgl. 2. Joh. 7). Hier gilt dann die Er-
klärung Martin Luthers zum ersten Gebot: „Wir sollen Gott über alle Dinge fürchten, lieben 
und vertrauen“ und auch der Satz „Man muss Gott mehr gehorchen als den Menschen“ Ap. 
5,29b).  
 
 
2. Bekennen und Bekenntnis in Anhalt 
 
Im Neuen Testament lauten die ersten christlichen Bekenntnisse: „Du bist Christus“ (Mark. 
8,29 par.) und „Herr ist Jesus“ (Röm 10,9; 1. Kor. 8,6; Phil. 2,11 u.ö.). Das persönliche Sich-
Bekennen zu Jesus als dem Sohn Gottes ist die direkte Antwort des Menschen auf die Ver-
kündigung des Evangeliums vom Heil in Jesus Christus. Wo das Bekenntnis Glauben weckt 
und Zustimmung findet, schafft es Gemeinschaft. Der im Bekenntnis ausgesprochene Glaube 
verbindet die Menschen, die ihn sich zu eigen machen. Das Bekenntnis des Einzelnen, in der 
Ich-Form gesprochen (abgelegt), kann somit auch zum Bekenntnis der Gemeinschaft der 
Glaubenden werden, so dass mit dem persönlichen Bekenntnis zugleich der Glaube der Kir-
che bekannt wird. So gewinnt auch unser gemeinsames Glaubensbekenntnis im Gottesdienst 
seine besondere Funktion, ebenso bei der Heiligen Taufe.  
 
In der Präambel unserer Kirchenverfassung heißt es von der Evangelischen Landeskirche An-
halts: „Sie bekennt sich zu dem Evangelium von der freien Gnade Gottes in Jesus Christus, 
unserem Herrn, dem Heiland und Erlöser der Welt, bezeugt in der Heiligen Schrift Alten und 



 4

Neuen Testaments, von neuem erschlossen in der Reformation, im Glauben ergriffen durch 
den Heiligen Geist“  
 
Und in der 1. These der Theologischen Erklärung von Barmen aus dem Jahre 1934 aus der Zeit des Kirchen-
kampfes der Bekennenden Kirche gegen die deutsch-christlichen und nationalsozialistischen Irrlehren heißt es: 
„Jesus Christus, wie er uns in der Heiligen Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort Gottes, das wir zu hören, dem 
wir im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen haben“.  
 
Ein christliches Bekenntnis wirkt identitätsstiftend und gemeinschaftsstiftend, wenn das Be-
kenntnis zu Jesus Christus (als Grundlage jeder christlichen Existenz und Identität) im Mittel-
punkt steht. Wer seine Identität zum Ausdruck bringen will, kommt um Differenzierung nicht 
herum. Differenzierung bedeutet auch Abgrenzung und Trennung.  
 
So heißt es dann ja auch in der 1. These der Barmer Theologischen Erklärung: „Wir verwerfen die falsche Lehre, 
als könne und müsse die Kirche als Quelle ihrer Verkündigung außer und neben diesem einen Worte Gottes auch 
noch andere Ereignisse und Mächte, Gestalt und Wahrheiten als Gottes Offenbarung anerkennen“.  
 
Wenn unsere Kirche Zeugnis-, Dienst- und Kommunikationsgemeinschaft im Bekenntnis „zu dem Evangelium 
von der freien Gnade Gottes in Jesus Christus, unserem Herrn, dem Heiland und Erlöser der Welt“ (Anhaltische 
Kirchenverfassung, a.a.O.) ist, dann gilt natürlich die Frage, wie wir nun unsererseits das Bekenntnis „Herr ist 
Jesus Christus“ in der Bindung an das eine Wort Gottes nach den Überlieferungen der Heiligen Schrift und bei 
immer neuer Prüfung an den altkirchlichen und reformatorischen Bekenntnissen „an alles Volk“ (Barmer Theo-
logische Erklärung, These 6) auszurichten haben.  
 
Während die katholische und die orthodoxe Kirche die Garantie für ein Bleiben in der aposto-
lischen Tradition in der als ununterbrochen geglaubten Abfolge des bischöflichen Amtes („A-
postolische Sukzession“) sieht, haben die reformatorischen Kirchen und ihre Gemeinden (!) 
ihr heutiges Glaubens- und Christuszeugnis (= Bekenntnis) in seiner Sach- und Schriftge-
mässheit an der Heiligen Schrift („norma normans“) und an den Bekenntnissen der Reforma-
tion („von neuem erschlossen in der Reformation“ Kirchenverfassung, Präambel, Nr. 2) in be-
tend verantworteter und im Dialog vollzogener theologischer Arbeit zu überprüfen (reforma-
torische Bekenntnisse = „norma normata“) und zu eigenen gültigen, die Menschen für Chris-
tus gewinnenden und die Wahrheit in der Unterscheidung nicht fürchtenden Aussagen und 
Taten zu kommen.  
 
Anders als die evangelischen Landeskirchen lutherischer Konfession sind die Landeskirchen 
reformierter und konsensunierter Konfession in den Fragen des Bekenntnisses nicht an den 
ein für allemal festgestellten Wortlaut der reformatorischen Bekenntnisse (nach dem Konkor-
dienbuch) nur gebunden, sondern haben die Aufgabe, zu eigenem aktuellem Bekennen vor-
zudringen, dabei die reformatorischen Bekenntnisse in („gebührender Achtung“) zu halten 
(vgl. Pfälzische Kirchenverfassung).  
 
Bei der Ordination zum Dienst der öffentlichen Verkündigung werden die Kandidatinnen und Kandidaten für 
das Predigtamt der Kirche in unserer Landeskirche darauf verpflichtet, „das Evangelium zu verkünden, wie es 
grundlegend bezeugt ist in der Heiligen Schrift Alten und Neuen Testamentes, ausgelegt in den drei altkirchli-
chen Glaubensbekenntnissen sowie in den reformatorischen Bekenntnisschriften unserer Kirche und wie es aufs 
Neue bekannt worden ist in der Theologischen Erklärung der Bekenntnissynode von Barmen“ („Agende für die 
Evangelische Kirche der Union“, Band II/2).  
 
Nach der von mir schon mehrmals zitierten Präambel unserer anhaltischen Kirchenverfassung 
gilt diese Bekenntnisbindung aber nicht nur für die Ordinierten, sondern im Grunde für alle 
Glieder unserer Landeskirche. Sie alle sind bei der Ausrichtung ihres aktuellen Bekenntnisses 
zu Gott und Jesus Christus an die von mir eben zitierten Bekenntnisse gebunden, wobei sie 
die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Konfession (Augsburgisches Bekenntnis 
von 1530 mit der Apologie Philipp Melanchthons, Schmalkaldische Artikel, Großer und Klei-



 5

ner Katechismus Martin Luthers) und die Bekenntnisschrift der reformierten Konfession 
(Heidelberger Katechismus von 1563, vgl. EG 807) im Sinne der Theologischen Erklärung 
von Barmen von 1934 und der Leuenberger Konkordie reformatorischer Kirchen in Europa 
von 1973 von der Mitte der reformatorischen Theologie in Christuszeugnis und Rechtferti-
gungslehre her auszulegen, miteinander zu hören und aufeinander zu beziehen haben.  
 
In unserer Landeskirche als Zeugnis-, Dienst- und Kommunikationsgemeinschaft wird es zu 
unserer Zeit und in unserer Situation das in Theologie und Verkündigung zu bewährende Be-
mühen geben müssen, eine auch für Außenstehende deutlich zu erkennende Einheit im Be-
kenntnis zu Gott in Jesus Christus zu finden.  
 
Es gehört zu den Besonderheiten unserer Evangelischen Landeskirche Anhalts, auf die wir 
wirklich stolz sein können, dass sich unsere Vorfahren sowohl zur Zeit der Reformation als 
auch im Anfang des 19. Jahrhunderts um diese Einheit in harter theologischer Arbeit und 
zugleich durchgehaltener Geschwisterlichkeit gemüht haben. Die Konsensunion von 1821/27 
wie auch das Festhalten Anhalts an der Theologie Melanchthons im 16. Jahrhundert mit der 
zwischen lutherischer und reformierter Konfession vermittelnden Position war nicht Ausdruck 
von theologischer Unklarheit (wie oft unterstellt) oder regionalistischer Eigenbrötelei oder gar 
Provinzialität.  
 
Die kleine reformatorische Landeskirche in der Mitte wollte und will ihren eigenen Beitrag 
zum Bekenntnis zu Jesus Christus und zum Dienst an der Einheit (in Vielfalt) zwischen und 
mit den Schwestern und Brüdern leisten. So ist auch das Unionsstatut von 1821 auf das ge-
meinsame Bekenntnis zur Gegenwart Jesu Christi im Heiligen Abendmahl und zur ge-
meinsamen Anrufung Gottes im Vaterunser-Gebet und zur gemeinsamen Feier des Got-
tesdienstes konzentriert. Es sollte aber kein Gewissenszwang ausgeübt werden und jeder von 
seiner lutherischen oder reformierten konfessionellen Prägung her weiter leben dürfen und 
zum gemeinsamen Bekenntnis vor der Welt seinen Beitrag leisten können.  
 
Diese Gemeinschaft im Bekenntnis zum einen Herrn Jesus Christus war nicht leicht zu errei-
chen und auch nicht leicht zu bewahren. Deshalb verzichtet z.B. auch die nach dem I. Welt-
krieg und nach der Abschaffung des landesherrlichen Kirchenregimentes formulierte Kir-
chenverfassung ausdrücklich auf die Nennung von einzelnen Bekenntnisschriften der e-
vangelischen Konfessionen und bleibt doch im reformatorischen Grundanliegen und im 
Zeugnis von der freien Gnade Gottes im Evangelium von Jesus Christus, „dem Heiland und 
Erlöser der Welt“ überaus deutlich und erkennbar. Nun gilt es für uns heute diese Gemein-
schaft im Glauben und Bekennen, in Zeugnis und Dienst immer neu zu bewähren.  
 
Für uns heute sind wohl nicht mehr die evangelischen konfessionellen Prägungen das, was 
unsere Zeugnis- und Bekenntnisgemeinschaft auseinander treiben könnte, wohl aber Undeut-
lichkeit im Bekenntnis, Willkür oder Gleichgültigkeit im Umgang mit unserer Bekenntnistra-
dition, Zurückweichen vor Zweifel und Unglauben. Diesem Ungeist darf gerade eine be-
kenntnis- oder konsensunierte Kirche wie die unsere keinen Raum geben, wenn sie sich nicht 
Missverständnissen aussetzen will. Aus meiner Theologiestudentenzeit kenne ich noch den 
Spott, dass die Predigtamtskandidaten in Anhalt „auf das Gesangbuch“ und nicht auf die re-
formatorischen Bekenntnisschriften ordiniert würden. Damit war wohl gemeint, dass man sich 
in Anhalt kaum Gedanken über Bekenntnisse und Bekenntnisbindung von Kirche und Ver-
kündigungsdienst machen würde.  
 
Ich bin auch nicht sicher, ob die Aussage von Landesbischof Dr. Kähler, Evang.-Lutherische Kirche in Thürin-
gen (Bericht des Landesbischofs vor der Thüringischen Landessynode vom 13. – 16.11.2003 zum Thema „Be-
kennen und Bekenntnis“, S. 9f) der von mir skizzierten Prägung unserer Landeskirche entspricht, Anhalt sei „.... 



 6

eine bekenntnisunierte Kirche, in der alle reformatorischen Bekenntnisse ohne Unterschied gelten, gleichen 
Rang haben und es die persönliche Entscheidung der Einzelnen ist, wo sie sich mehr zu Hause fühlen“.  
 
Die Föderation Evangelischer Kirchen Mitteldeutschlands könne „als ein einheitlich lutherisches Kirchengebiet 
mit Minderheitenrechten für die reformierten angesehen werden“, da in der Kirchenprovinz Sachsen die meis-
ten Gemeinden das lutherische Bekenntnis hätten und es daneben einen reformierten Kirchenkreis mit Gemein-
den der evangelisch-reformierten Konfession in der bisherigen Kirchenprovinz Sachsen gäbe, während Thürin-
gen im Ganzen eine Landeskirche der evangelisch-lutherischen Konfession sei.  
 
In der Evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sachsen gab es – wie in allen alten preußischen Provinzialkir-
chen – eine „Verwaltungsunion“ seit Anfang des 19. Jahrhunderts, in der die einzelnen Gemeinden ihre evan-
gelisch-lutherische oder evangelisch-reformierte Konfession behielten oder sich auch zu einer Konsens- oder 
Bekenntnisunion entscheiden konnten. Anhalt ist in dieser Zeit, wie auch die Pfalz und Baden, den Weg der Ein-
heit weitergegangen und hat sich als ganze Landeskirche zur Konsens- oder Bekenntnisunion bekannt und suchte 
zugleich auf dem Wege der Einheit auch die Gemeinschaft mit den anderen evangelischen Kirchen. Deshalb 
heißt es in Artikel 3 der Präambel unserer Kirchenverfassung: „Die Evangelische Landeskirche Anhalts, hervor-
gegangen aus lutherischen und reformierten Gemeinden, bekennt sich als unierte Kirche zur Abendmahlsge-
meinschaft mit allen evangelischen Kirchen.“  
 
So war auch der Beitritt Anhalts zur Evangelischen Kirche der Union (mit den früheren „alt-
preußischen“ Provinzialkirchen) im Jahre 1960 etwas Besonderes und erforderte theologische 
Klarheit, Respekt vor den jeweiligen Prägungen und Entgegenkommen auf beiden Seiten. Die 
Protokolle der Beitrittsverhandlungen zeigen, wie gut und wie fair das in der Konsequenz des 
bisherigen anhaltischen Weges gelungen ist, ohne doch die eigene Prägung und Erkennbarkeit 
im eigenen Mühen um Bekenntnis-, Zeugnis- und Dienstgemeinschaft in der kleinen reforma-
torischen Landeskirche in der Mitte aufzugeben (aufgeben zu müssen).  
 
Auch wenn manche von uns, und ich schließe mich dabei durchaus ein, gegenüber harschem 
Tadel, kenntnislosem Spott und diplomatischem Druck von verschiedenen Seiten eine gewis-
se „Abwehrhaltung“ entwickelt haben mögen, so sollten wir doch nicht von dieser ureigenen 
anhaltischen Tradition der Offenheit, des Mühens um die Mitte, der Suche nach Einheit 
in Vielfalt der theologisch immer neu ansetzenden Arbeit an einem der Heiligen Schrift der 
Bekenntnistradition und zugleich der gegenwärtigen Situation und den gegenwärtigen Men-
schen zugewandten Christusbekenntnis lassen. 
 
Auf welche Irrwege man ohne solche Mühen geraten kann, möge ein „Bekenntnis“ aus der Zeit der deutsch-
christlichen Irrtümer und Irrlehren (auch in Anhalt) aufweisen. Dort heißt es: „Ich glaube an Gott, das allmächti-
ge Schicksal der Deutschen, offenbart in der vieltausendjährigen Geschichte unserer Rasse, bis hinein in die le-
bendige Gegenwart, in Sieg wie in Niedergang und mit der untilgbaren Hoffnung germanischer Wiederauferste-
hung.  
Kirche ist uns das deutsche Volk und Gottesdienst unsere tägliche Arbeit, unser Schaffen und Kämpfen. 
Boden der Heimat, von den Ahnen gedüngt mit Schweiß und mit Blut, darauf sie gelebt und dafür sie gestorben, 
Deutschland ist unser heiliges Land ..... 
Abendmahl ist uns und heiligste Stunde, wann einmal ein jeder, sei es auf dem Schlachtfeld, sei es auf dem A-
cker, sei es unter Tag, nur schaffend am Werk, hingeben darf im Opfer des Blutes das Leben für Deutschland. 
So lebt unser Glaube aus ewigem Quellstrom eigener Art, erwacht in den Seelen nach tausendjährigem Schlaf 
und hinweisend abermals in Jahrtausende unserer Zukunft – aus deutschem Blute der Glaube an Gott.“ 
 
Wir verstehen, dass nur in der Rückbesinnung auf das Christuszeugnis der Heiligen Schrift und die schon vorlie-
genden Bekenntnisse der Kirche diesen dem Zeitgeist entsprungenem Ungeist durch die Bekennende Kirche 
auch in Anhalt widerstanden werden konnte und musste. Indem sie die Verbindlichkeit der Bekenntnisse der 
Kirche für sich und ihr Leben bezeugten, machten die bekennenden Christen dieser Zeit ihr ganzes weiteres Le-
ben prägende tiefe geistliche Erfahrungen, dass Jesus Christus sich zu ihnen bekannte, sie stärkte und tröstete 
(Christus sagt: „Wer nur mich bekennt vor den Menschen, den will ich auch bekennen vor meinem himmlischen 
Vater.“, Matth. 10,32).  
 
Auch unsere heutige kirchliche Ordnung, unsere Leitungsstruktur und Leitungskultur sind 
durch unsere anhaltische reformatorische Bekenntnistradition geprägt.  



 7

 
Wie die verschiedenen Dienste in einer Kirche einander zugeordnet werden („Ämter“), wel-
che Bedeutung das allgemeine Priestertum aller Gläubigen, welche Stellung die Gemeinden in 
der gesamtkirchlichen Struktur haben (vgl. § 1 Kirchenverfassung: „Die Landeskirche baut 
sich auf der Gemeinde auf“), wie mit den Fragen von Lehre und Bekenntnis im praktischen 
Vollzug umgegangen wird, welche soziale Gestalt die Kirche hat, hängt mit diesen Prägungen 
geschichtlich und sachlich zusammen (vgl. „Vom Gebrauch der Bekenntnisse“, zur Frage der 
Auslegung von Bekenntnissen der Kirche, EKD-Texte 53, S. 7 ff.). Wer nach einem „anhalti-
schen Proprium“ fragt, müsste wohl in dieser Richtung suchen.  
 
Im Interesse der geistlichen Lebendigkeit unserer kirchlichen Ordnungen und unseres kirchli-
chen Lebens müssen sich aber auch eben diese Ordnungen und Prägungen wie auch die Lehre 
und Verkündigung in unserer Kirche immer wieder daraufhin prüfen lassen, ob sie angesichts 
der Herausforderungen unserer Gegenwart dem Zeugnis der Heiligen Schrift und dem Geist 
unseres Bekenntnisses in Anhalt entsprechen.  
 
Dabei wird natürlich die geschichtliche Eingebundenheit der reformatorischen Bekenntnisse bei ihrer Auslegung 
zu berücksichtigen sein, welche ja Orientierung und Hilfestellung zu einer schrift- und situationsgemäßen Ver-
kündigung des Evangeliums von Jesus Christus heute bieten wollen.  
 
Wie wir gesehen haben, erkennen wir in der Evangelischen Landeskirche Anhalts diese Ori-
entierung ausdrücklich an.  
 
In der „Gemeinsamen Erklärung zu den theologischen Grundlagen der Kirche und ihrem 
Auftrag zu Zeugnis und Dienst“ aus dem Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR vom 
22. Mai 1985 heißt es hierzu: „Die Evangelische Kirche sieht in den überlieferten Bekenntnis-
sen Wegweiser zum Verständnis der Heiligen Schrift. Sie wollen der Abwehr von Irrlehre und 
dem aktuellen Bekennen dienen. In ihrer Konzentration auf das Evangelium vom Heil in Je-
sus Christus bleiben die Bekenntnisse eine unerlässliche Orientierungshilfe für den Auftrag, 
den die Evangelische Kirche auszurichten hat“.  
 
Schon die Barmer Theologische Erklärung von 1934 bezeichnete sich zwar nicht ausdrücklich als „Bekennt-
nis“, weist aber alle Merkmale eines aktuellen Bekenntnisses auf: Es ist die neue Bemühung am Zeugnis der 
Heiligen Schrift ewonnene Konkretion und Anwendung der alten Bekenntnisse auf eine besondere Situation mit 
existenziellem Anspruch. Dabei gehören Bekräftigung von grundlegenden Glaubensüberzeugungen und Abgren-
zungen („Verwerfungen“) gegenüber aktuellen Verführungen und Irrtümern(„Irrlehren“) zusammen. Die „Be-
kennende Kirche“ versteht sich dabei als Teil der „einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche“ im 
Sinne des Nizänums.  
 
Eine gleiche Stellung nimmt die Leuenberger Konkordie von 1973 ein, die sich selbst nicht als Bekenntnis 
versteht, sondern den unterschiedlichen Bekenntnisstand der unterzeichnenden Kirchen ausdrücklich anerkennt 
und würdigt und doch das aktuelle gemeinsame Verständnis des Evangeliums von Jesus Christus aussprechen 
und festhalten will.  
 
So gehören Bekenntnisbindung (an die alten Bekenntnisse) und Bekenntnisbildung im Sinne 
neuen aktuellen Bekennens in unserer Kirche zusammen, wobei zur Zeit in den Gemeinden 
und Landeskirchen der evangelisch-lutherischen Konfession die vorhandenen Bekenntnisse 
als vorgegeben und abgeschlossen gelten, während in den Landeskirchen und Gemeinden u-
nierter und evangelisch-reformierter Konfession in dieser Frage eine größere Offenheit zur 
Weiterentwicklung und zum aktuellen Bekennen festzustellen ist.  
 
Die Synoden in den reformierten Kirchen haben als geistliche Leitung auch diesbezügliche 
Entscheidungsbefugnisse. Auch in diesen Fragen folgt unsere Kirchenverfassung mehr der re-
formierten Tradition. Unsere Landessynode hätte demzufolge auch zu Bekenntnisfragen das 



 8

letzte Wort und könnte die grundlegenden Artikel in der Präambel mit entsprechender Mehr-
heit verändern. Übrigens haben der reformierten Tradition folgend auch Ordnung und Struk-
tur einer evangelischen Kirche „Bekenntnisrang“, d.h. sie „predigen“, haben Zeugnischarakter 
und dürfen also dem Evangelium und den reformatorischen Bekenntnissen (einschließlich alt-
kirchlicher Glaubensbekenntnisse) nicht widersprechen.  
 
In diesem Sinne hat sich auch die Barmer Bekenntnissynode von 1934 gegen die Geltung des nationalsozialisti-
schen „Führerprinzips“ und die Übernahme entsprechender Herrschaftsstrukturen in der evangelischen Kirche 
gewandt und sie als „falsche Lehre“ verworfen. In These 3 heißt es: „Die christliche Kirche ist die Gemeinde 
von Brüdern (und Schwestern, H.K.), in der Jesus Christus in Wort und Sakrament durch den Heiligen Geist als 
der Herr gegenwärtig handelt. Sie hat mit ihrem Glauben wie mit ihrem Gehorsam, mit ihrer Botschaft, mit ihrer 
Ordnung mitten in der Welt der Sünder als die Kirche der begnadigten Sünder zu bezeugen, dass sie allein sein 
Eigentum ist, allein von seinem Trost und von seiner Weisung in Erwartung seiner Erscheinung lebt und leben 
möchten. Wir verwerfen die falsche Lehre, als dürfe die Kirche die Gestalt ihrer Botschaft und ihrer Ordnung ih-
rem Belieben oder dem Wechsel der jeweils herrschenden weltanschaulichen und politischen Überzeugungen 
überlassen. Und in These 4 heißt es: „Die verschiedenen Ämter der Kirche begründen keine Herrschaft der einen 
über die anderen, sondern die Ausübung des der ganzen Gemeinde anvertrauten befohlenen Dienstes. Wir ver-
werfen die falsche Lehre, als könne und dürfe sich die Kirche abseits von diesem Dienst besondere, mit Herr-
schaftsbefugnissen ausgestattete Führer geben oder geben lassen.“  
 
Wollte sich die evangelische Kirche unserer Zeit eine zentrale Herrschaftsstruktur nach rö-
misch-katholischem Vorbild (Papstamt) oder nach dem Vorbild moderner und (hoffentlich) 
ökonomisch effizienter Betriebs- und Konzernhierarchien geben, so würde dies gewiss mit 
Bezug auf Barmen 3 und 4 auf theologischen Widerstand stoßen. 
 
Unsere Bindung an bestimmte Bekenntnisse fordert uns in unserer jeweiligen konkreten ge-
schichtlichen Situation immer neu heraus, unsere Ausrichtung von Zeugnis und Dienst im 
Namen Jesu Christi voreinander und vor der Welt theologisch zu begründen und zu verant-
worten. Warum wir so und nicht anders Gottesdienst feiern, das Evangelium verkündigen, un-
sere Landeskirche und ihre Gemeinden strukturieren und leiten, muss sich mit Bezug auf die 
Heilige Schrift und unsere Bekenntnisse prüfen, begründen und nötigenfalls auch klären und 
verändern lassen.  
 
Nach reformatorischer Auffassung hat die Gemeinde aus der Taufe die Vollmacht, wahre und 
falsche Lehre, gemeindeaufbauende und gemeindezerstörende, dem Evangelium gemäße oder 
dem Evangelium widerstreitende Verkündigung sowie das entsprechende Tun zu unterschei-
den und zu beurteilen. So lästig auch solches Nachfragen manchem Prediger und manchem 
Unterrichtenden sein mag, wir dürfen davon nicht lassen, wenn in unserer Kirche nicht alles 
gleich gültig und damit die Unterscheidung von Wahrheit und Irrtum gleichgültig werden soll.  
 
 
3. Aktuelles Bekennen in der konkreten gesellschaftlichen Situation 
 
Unsere Landeskirche hat sowohl in der Zeit des Nationalsozialismus als auch in der Zeit der 
SED-Herrschaft gute, geistlich-theologisch förderliche und aufbauende Erfahrungen mit ak-
tuellem Bekennen gemacht, an die wir uns zu unserem Besten immer wieder erinnern sollten. 
War es zu nationalsozialistischer Zeit der Widerstand der Bekennenden Kirche im Rückbezug 
auf die Bekenntnisse gegen die tödlichen Irrtümer des „Deutschen Christentums“ im Gefolge 
des nationalsozialistischen Rassenwahns und der entsprechenden Weltherrschaftsbestrebun-
gen, so war es zur DDR-Zeit der Widerstand gegen den totalitären Anspruch auf Herzen und 
Gewissen durch die SED-Herrschaft und das Eintreten gegenüber fortschreitender Militarisie-
rung und Aufrüstung für Frieden, Gerechtigkeit und Schöpfungsbewahrung. Dabei hat die 
Theologie von Dietrich Bonhoeffer wesentliche Hilfe geleistet.  
 



 9

Aus marxistisch-leninistischer Sicht waren die „Grundfragen der Macht“ in der DDR geklärt. 
Glaube als „Privatsache“ hatte im gesellschaftlichen Leben keinen Ort. Kirchliche Stellung-
nahmen zu gesellschaftlichen Problemen wurden als „Einmischung“ verstanden. Demgegen-
über vertrat auch unsere Landeskirche – nicht zuletzt von Barmen II her – die Auffassung, 
dass Gott in Jesus Christus das ganze Leben des Menschen in Anspruch nimmt und des-
halb die Kirche sich überall dort zu Wort zu melden habe, wo sie im Lichte des Evangeliums 
und den Bezug auf die Bekenntnisse Zeugnis und Dienst auszurichten habe. Das bedeutete ei-
ne dauernde Herausforderung zur theologischen Begründung von Zeugnis und Dienst. Die 
Leitfrage war mit Bezug auf Röm. 12,2 „was unser Herr heute von uns getan haben will“.  
 
Dies zeigte sich in besonderer Weise im „Bekennen in der Friedensfrage“. Aus der tiefen Ü-
berzeugung „Krieg soll nach Gottes Willen nicht sein“ (ÖRK Amsterdam 1948) und der Ein-
sicht, dass in der Zeit des atomaren Wettrüstens eine militärische Auseinandersetzung zu ei-
nem Atomkrieg führen könne, hatte die Evangelische Kirche der DDR schon 1965 in einer 
Handreichung für die Bausoldaten die Verweigerung des Waffendienstes als „deutlicheres 
Zeugnis“ bezeichnet. Die Drohung mit eurostrategischen Waffen und schließlich die tatsäch-
liche Stationierung nuklearer Waffen mitten in Europa in den 80er Jahren machte die Frie-
densfrage wiederum zum heißen Thema auch in der anhaltischen Landessynode.  
 
Als dann auch noch die Reaktorkatastrophe von Tschernobyl zeigte, wie gefährlich die hochentwickelte Atom-
technik werden konnte, war die Auffassung, dass durch Abschreckung mit hochsensibler Militärtechnik Sicher-
heit und Stabilität im Ost-West-Konflikt gewährleistet werden könnten, endgültig dahin.  
 
Schließlich verabschiedete 1987 die Synode des Bundes der Evangelischen Kirchen in der 
DDR eine Erklärung unter dem Titel „Bekennen in der Friedensfrage“ mit der „Absage an 
Geist, Logik und Praxis der Abschreckung“.  
 
Schon ab 1974/75 hatte in den evangelischen Kirchengemeinden mit den Angeboten zu Friedenserziehung die 
theologische Auseinandersetzung der Kirchen mit dem ausschließlich militärisch begründeten Friedensbegriff 
des staatlichen Bildungssystems der DDR begonnen. Friedenserziehung mit der Überwindung von Feindbildern, 
dem Angebot von Zusammenarbeit, Integration und Versöhnung wurde als Aufgabe der ganzen christlichen 
Gemeinde verstanden.  
 
Das Jahr 1982 hatte heftigste Auseinandersetzungen zwischen Staat und Kirche, zwischen 
jungen Christen und Sicherheitskräften gebracht. Anlass war das Symbol :“Schwerter zu 
Pflugscharen“, das aus dem kirchlichen Raum der Friedensdekade im November 1981 von 
den Jugendlichen im Sinne eines öffentlichen Bekenntnisses zum „Frieden schaffen ohne 
Waffen“ in die Öffentlichkeit getragen wurde. Der Begriff der „Absage“ im Synodenbe-
schluss „Bekennen in der Friedensfrage“ von 1987 hatte unverkennbar auch bekenntnishafte 
Bedeutung für die Kirchen und Christen und schloss z.B. ein, „dass Christen Zeugnis dafür 
ablegen sollten, dass sie es ablehnen“, sich an einem Krieg mit Massenvernichtungsmitteln zu 
beteiligen.  
 
Die im Kirchenbund der DDR zusammengeschlossenen Evangelischen Landeskirchen hatten auf ihre sehr eige-
ne Weise eine Form des politikbezogenen öffentlichen Bekenntnisses vom Evangelium her entwickelt, die auch 
nicht die riskante Berührung zwischen Theologie und Politik scheute, ohne doch beides zu vermischen. Sie wirk-
te politisch durch die Öffentlichkeit, die sie erreichte. Bischof Dr. Werner Krusche hat auf einem Vortrag vor der 
EKD-Synode in Kiel 1984 gesagt: „Natürlich wird die Kirche das, was sie sagt, politisch plausibel machen müs-
sen, aber sie wird sich dabei eben nicht davon bestimmen lassen, was bislang für möglich und realistisch gehal-
ten worden ist, sondern sie wird Gottes Möglichkeiten zu entschlüsseln versuchen, die auch der politischen Ver-
nunft einleuchtend werden können, sofern sie sich aus ihren bisherigen Fixierungen befreien lässt“. 
 
Es ist meine feste Überzeugung, dass insbesondere das glaubwürdige Bekennen von jungen Christinnen und 
Christen in der Friedensfrage in der damaligen DDR ihr konsequentes Eintreten für Gewaltlosigkeit und Ver-
ständigung in den ja nicht ungefährlichen Zeiten des Herbstes 1989 ihre Früchte getragen hat. Die Friedensgebe-



 10

te in den Kirchen mit ihren Bekenntnissen zur Wahrheit, zum Frieden im Lande und mit den Nachbarn und der 
Ruf „Keine Gewalt“ bei den anschließenden Demonstrationen auf den Straßen waren so überzeugend und von 
wirklicher Friedfertigkeit im konkreten Handeln begleitet, dass der Staats- und Sicherheitsapparat einfach keine 
Gelegenheit fand, sich provoziert zu sehen und die Besonnenen in seinen Reihen genug Raum hatten, um für 
Verständigung und gegen den Einsatz der Waffen einzutreten.  
 
Davor stand aber ein über 30jähriges Bemühen insbesondere in den evangelischen Kirchen-
gemeinden um ein biblisch begründetes Verständnis von Frieden, das sich der staatlichen 
Friedenspropaganda nicht anpasste und die aktuelle theologische Auseinandersetzung mit den 
Bekenntnisschriften, die von der Lehre vom begrenzten, rechtlich zu begründenden militäri-
schen Vorgehen durch Androhung und Ausübung von bewaffneter Gewalt („gerechter Krieg“, 
vgl. CA 16 und Barmen V) zum bekennenden Eintreten für einen gerechten Frieden nach dem 
Grundsatz „Wenn du Frieden willst, musst du für Gerechtigkeit sorgen“ führte.  
 
Heute ist uns deutlich, dass für eine nachhaltige Friedenspolitik im Sinne des Leitbildes vom 
„gerechten Frieden“ die Zusammengehörigkeit von Frieden, Gerechtigkeit und Recht in 
einem dynamischen Prozess gesehen werden muss. Dazu gehören die vorrangigen Optionen 
zugunsten der Armen, die Gewaltfreiheit, die Förderung und der Schutz des Lebens, indem 
die Ursachen von Unfrieden verhindert und überwunden werden und ein Weg aus Not, Ge-
walt, Unfreiheit, Destruktion für Menschen gefunden wird.  
 
Die übergeordneten Ziele sind dabei die Stärkung der Menschenrechte und der Demokratie sowie die Stärkung 
der Staatengemeinschaft der Vereinten Nationen im Sinne der Durchsetzung einer Weltinnen- und Weltord-
nungspolitik. Aber das biblische Zeugnis vom Frieden als Gottes Gabe in Jesus Christus und als unsere Aufgabe 
unter Menschen geht noch darüber hinaus. Der konziliare Prozess für Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der 
Schöpfung denkt ja von „dem einen Raum der Gottes- und Weltwirklichkeit“ (Dietrich Bonhoeffer) her, in wel-
chem das grundlegend Neue des schon angebrochenen Reiches Gottes verändernd und weiterführend wirkt.  
 
Paulus schrieb in Römer 5,10: „Denn wenn wir mit Gott versöhnt worden sind durch den Tod seines Sohnes, als 
wir noch Feinde waren, um wie viel mehr werden wir selig werden durch sein Leben, nachdem wir nun versöhnt 
sind“. Das Kreuz ist Gottes Bekenntnis zum Gewaltverzicht gegenüber den Menschen. Die Christen sind unter 
diesem Zeichen in der Nachfolge- und Zeugnisgemeinschaft Jesu auf dem Weg der Gewaltfreiheit der Kirchen 
gerufen.  
 
Für mich ist die Herausforderung zum „Bekennen in der Friedensfrage“ angesichts des bluti-
gen Terrors  und des Krieges gegen den Terror, angesichts der Raubkriege um Rohstoffe und 
Ressourcen in Afrika, angesichts der im Zuge der Globalisierung eintretenden sozialen Er-
schütterungen und der sich anscheinend unaufhaltsam immer weiter öffnenden Schere zwi-
schen Arm und Reich längst noch nicht erledigt. Ist es nur mangelnde „Einsicht in die Not-
wendigkeit“, dass sich viele Christen nicht damit abfinden wollen und können, dass Friede 
sich in unseren Tagen angeblich nur mit militärischer Stärke fördern lässt?  
 
Sollte der damalige Verteidigungsminister Heinz Hoffmann doch recht haben, als er vor der DDR-Volkskammer 
gegen das „Frieden schaffen ohne Waffen“ für ein „Frieden schaffen mit Waffen“, die allerdings in die „richti-
gen Hände“ gehörten, eintrat? Nein, so soll es nach Gottes Willen nicht sein.  
 
Zwar leben wir noch in einer „unerlösten Welt“ und das Böse schafft täglich schreckliche 
Bilder und grausige Ereignisse, so dass es hier und da nach Ausschöpfung aller anderen Mög-
lichkeiten der staatlichen Gewalt (und damit auch der UNO) wohl weiter erlaubt sein muss, 
„nach dem Maß menschlicher Einsicht und menschlichen Vermögens unter Androhung und 
Ausübung von Gewalt für Recht und Frieden zu sorgen“ (Barmer Erklärung, These 5). Dies 
soll aber nach den Regeln von Polizeiaktionen (Verhältnismäßigkeit der Mittel, rechtliche 
Begründung, Befristung, Befriedung unter der Autorität des Rechtes) im Sinne der Nothilfe 
und Notwehr, aber nicht im Kriege mit all seinen entfesselten und nicht kontrollierbaren Ge-
walten und Möglichkeiten geschehen, denn „Krieg soll nach Gottes Willen“ nicht sein.  



 11

 
Um unsere theologische Arbeit und unser Gewissen zu schärfen, hat die 8. Vollversammlung 
des Ökumenischen Rates der Kirchen in Harare (an der ich selbst teilgenommen habe) für die 
Jahre 2001 – 2010 die „Dekade zur Überwindung von Gewalt“ beschlossen. Ihr Ziel ist es, 
durch „praktische Schritte zur Überwindung von Gewalt auf den verschiedenen Ebenen der 
Gesellschaft eine Kultur des Friedens aufzubauen und die Kirchen zu ermutigen, eine Füh-
rungsrolle im Gebrauch gewaltfreier Mittel wie Prävention, Meditation, Intervention und Er-
ziehung einzunehmen“.  
 
Damit wird die im konziliaren Prozess formulierte vorrangige Option für die Gewaltfrei-
heit in den Bereich des konkreten, zielgerichteten und verbindlichen Tatzeugnisses der Chris-
ten gerückt, etwa bei den internationalen Kampagnen gegen den Missbrauch von Kindern als 
Soldaten, gegen den unbegrenzten Export von Kleinwaffen, gegen den Menschenhandel usw. 
Mit solchen Maßnahmen soll der Aufbau einer alternativen Kultur des Friedens und der Ver-
söhnung gefördert werden, wohl wissend, dass Gerechtigkeit und Lebensschutz zum Frieden-
schaffen untrennbar gehören.  
 
Ich bitte unsere Gemeinden und Einrichtungen, weiterhin die „Dekade zur Überwindung von 
Gewalt“ zu fördern, gerade weil wir zur Zeit gewisse Übermüdungserscheinungen feststellen 
müssen.  
 
Ich sehe mit großer Freude, dass die Friedensdekade nach wie vor in unserer Landeskirche 
von vielen Gemeinden, Gruppen und Einrichtungen getragen und gestaltet wird. Dies ist für 
mich auch ein Zeichen dafür, dass das Bekennen in der Friedensfrage in den Gemeinden und 
Einrichtungen unserer Landeskirche weiterhin als Herausforderung wahrgenommen wird.  
 
Ich danke ausdrücklich allen, die auch dieses Jahr die Friedensdekade mitgestaltet und mitge-
tragen haben. Besonders erfreulich war auch, dass es in diesem Jahr eine Zusammenarbeit mit 
dem UN-Kinderhilfswerk UNICEF in der Frage der Kindersoldaten gab.  
 
Eine Friedenspolitik mit dem Ziel der Gewaltfreiheit und der Prävention von Gewalt ist weiterhin von uns 
zu fördern, gerade in der Abgrenzung von einer politischen Haltung, die kaum nach den Ursachen der Gewalt-
ausbrüche fragt, sondern mehr mit der Begründung der Anwendung von Gegengewalt beschäftigt ist. Wir wer-
den noch weiterhin die Menschenrechte, die internationale und nationale Rechtsordnung zu stärken haben, dabei 
insbesondere die Unteilbarkeit der Menschenrechte zu vertreten haben.  
 
Frieden in Gerechtigkeit und aus Gerechtigkeit ist eine Hoffnung, die wir uns nicht selbst 
verdanken, sondern die uns gegeben worden ist und die aus der Botschaft vom nahen Reich 
Gottes lebt. Gegen die Erfahrung von Unfrieden und Gewalt sagen wir mit Dietrich Bonhoef-
fer: „Nur aus dem Unmöglichen kann die Welt erneuert werden. Dieses Unmögliche ist der 
Segen Gottes“.  
 
Gegenüber allen sogenannten „Sachzwängen“, „ökonomischen Unausweichlichkeiten“ und 
Begrenzungen politischer Möglichkeiten haben wir eine christliche, aktuell die Gegenwart 
des Reiches Gottes bekennende Position einzubringen. Gegenüber den scheinbaren Ausweg-
losigkeiten von Friedlosigkeit und Gewalt, von Ungerechtigkeit und Zerstörung haben Chris-
ten aus diesem Glauben Räume zur Veränderung aufzuzeigen. Dafür brauchen wir den geist-
lich-theologischen Austausch, die Kommunikation in unseren Gemeinden und zwischen unse-
ren Gemeinden, die bestmögliche Informiertheit über Tatsachen und Hintergründe. Und wir 
brauchen vor allen Dingen die harte gemeinsame theologische Arbeit im Hören auf die Heili-
ge Schrift und auf das Zeugnis unserer Väter und Mütter im Glauben und im Bekenntnis.  
 



 12

Bei aller Notwendigkeit zur Differenzierung werden wir die Fähigkeit zu einem klaren „Ja“ 
und zu einem klaren „Nein“ zurückgewinnen müssen. Die öffentliche Absage an Geist und 
Logik der Gewalt, der Ungerechtigkeit, des Terrors und des Hasses aus der Kraft christli-
chen Bekennens wird von uns erwartet. Dabei werden wir auch die fortschreitende Ökonomi-
sierung unseres Denkens und Handelns kritisch zu hinterfragen haben.  
 
Jesus hat seine Beispiele aus dem Wirtschaftsleben immer nur als Elemente aus der alltägli-
chen Erfahrung seiner Zuhörer und Zuhörerinnen genommen, um das Kommen des Reichs 
Gottes in seiner Macht und Freiheit zu beschreiben, nicht aber um das Reich Gottes als globa-
lisierte Markt- und Risikogesellschaft darzustellen. Er hat die Armen und Benachteiligten 
nicht gefördert, sondern gestärkt und die Reichen nicht zu ihrem Erfolg beglückwünscht, son-
dern hat sie gemahnt, über ihre Lust am Reichtum und über den Gehorsam gegenüber der 
Macht des Mammons nicht die Macht Gottes und sein kommendes Reich zu vergessen. Für 
ihn waren die Reichen nicht die schlechteren Menschen und die Armen die besseren Men-
schen, sondern die Armen bedurften des Schutzes und der Stärkung zum Leben, und die Rei-
chen bedurften der Mahnung zum Teilen, damit sie das wahre Leben nicht verfehlten. Beiden 
gilt Gottes Wort als Zuspruch und als Anspruch. In der Heiligen Schrift begegnet uns eine 
Ökonomie des „Genug für alle“, eine „Ökonomie aus Gnade“. Sie hat im gegenwärtigen 
System des Ökonomismus kaum Platz.  
 
Die kaum mehr den jeweiligen nationalen politischen Einwirkungen unterworfenen global agierenden 60.000 
Konzerne stellen uns vor die Frage, ob ihre allein betriebswirtschaftlich orientierte Ökonomie nicht einem größe-
ren Zusammenhang im Sinne einer Weltvolkswirtschaft eingeordnet werden sollten, natürlich mit einer entspre-
chenden Welt-Sozialordnung. Dass die global agierende Ökonomie die Folgen ihres Wirtschaftens den jeweili-
gen nationalen Gesellschaften überlässt, sehen wir zur Zeit in Frankreich in besonders krasser Weise.  
 
Die anwachsende Schicht von Menschen im erwerbsfähigen Alter, die nicht genügend ausge-
bildet oder unbeweglich usw. und in Gebieten mit schwacher Infrastruktur lebend niemals 
mehr einen Arbeitsplatz bekommen werden, stellen die Frage nach einer Welt-
Sozialordnung und einer entsprechenden Verpflichtung der weltweit agierenden Ökono-
mie mit ihren oft nur zu einem geringen Teil wieder in die Produktion investierten großen 
Gewinnen. Im System des sich selbst vermehrenden Geldes haben wir Christen natürlich die 
Frage nach der sozialen Bindung und Verantwortung von wirtschaftlicher Macht und Eigen-
tum an Kapital entsprechend unserem Grundgesetz zu stellen.  
 
Wir werden weiter daran zu erinnern haben, dass die „Stärke einer Gesellschaft sich darin er-
weist, welche Stellung die Schwachen in ihr haben“ (n. W. Huber). Zum ersten Mal haben 26 
kirchliche Gliederungen, Institutionen und Organisationen im November diesen Jahres ein 
„Jahrbuch Gerechtigkeit“ unter dem Titel „Armes reiches Deutschland“ vorgelegt.  
 
Das Jahrbuch versteht sich als ökumenisches Forum für kirchliche Stellungsnahmen und Wortmeldungen zu 
Fragen weltweiter sozialer Gerechtigkeit, das auf den vielfältigen sozial- und entwicklungspolitischen Erfahrun-
gen seiner Herausgeber und darüber hinaus seiner christlichen Kirchen, ihrer Werke, Dienste, Glieder und Orga-
nisationen fußt. Es will der innerkirchlichen und gesellschaftlichen Meinungsbildung dienen, will konkrete und 
politische Initiativen anstoßen bzw. Entscheidungen beeinflussen.  
 
Schwerpunkt der ersten Ausgabe dieses „Jahrbuches Gerechtigkeit“ ist die Frage, wie Reich-
tum in Deutschland zum Wohl der gesamten Gesellschaft genutzt und wie der öffentlichen 
Armut gewehrt werden kann. Der Titel der Einleitung „Nicht nur Armut, sondern auch Reich-
tum muss ein Thema der politischen Debatte sein“ bringt ein wichtiges Problem zur Sprache. 
Schon im Wirtschafts- und Sozialwort der Evangelischen und Katholischen Kirchen in 
Deutschland „Für eine Zukunft in Solidarität und Gerechtigkeit“ aus dem Jahr 1997 war es 
angesprochen worden. In Ziffer 220 hieß es: „Umverteilung ist gegenwärtig häufig die Um-



 13

verteilung des Mangels, weil der Überfluss auf der anderen Seite geschont wird. ... Aus sozi-
alethischer Sicht gibt es auch sozialethische Pflichten von Vermögenden und die Sozialpflich-
tigkeit des Eigentums. Die Leistungsfähigkeit zum Teilen und zum Tragen von Lasten in der 
Gesellschaft stellt sich nicht nur nach dem laufenden Einkommen, sondern auch nach dem 
Vermögen. ....“. Vor allem in den prophetischen Überlieferungen des Alten Testamentes wird 
dargestellt, wie der von Gott gewollte „Segenskreislauf des Reichtums“ dann leicht zum Göt-
zendienst verkommt, wenn die Reichen sich durch (Beugung des Rechtes und durch unfairen 
Handel) auf Kosten der Armen bereichern.  
 
Es muss hier einfach darauf hingewiesen werden, dass im Jahre 2004 Konzerne wie BASF, 
Telekom, Linde oder RWE ihren Jahresgewinn verdoppeln konnten, Infineon schaffte eine 
Vervierfachung und Daimler-Crysler sogar eine Verfünffachung seines Gewinns. Damit ver-
stärkt sich der mittelfristige Trend: von 1995 – 2003 stiegen die Gewinne der Kapitalgesell-
schaften ohne Banken und Versicherungen in Deutschland im Jahresdurchschnitt um gut 6 % 
und das gesamte Bruttovermögen privater Haushalte (ohne Betriebsvermögen) betrug im Jah-
re 1999 das 4,3fache des Vermögens von 1970, während das Geldvermögen im gleichen Zeit-
raum auf das 5,6fache des Wertes von 1970 stieg.  
 
Es wird berichtet, dass deutsche Großunternehmen die erzielten Gewinne auf dem Kapital-
markt in die weitere Rationalisierung ihrer Produktion oder in die Verlagerung ihrer Betriebe 
ins Ausland investierten, während gleichzeitig viele zehntausend Arbeitsplätze abgebaut 
wurden und der „Abstand“ zwischen den reichsten und den ärmsten Haushalten in unserem 
Lande weiter zunahm. Trotz Wirtschaftswachstums und der Stellung Deutschlands als „Ex-
portweltmeister“ im Warenhandel (auch im Jahre 2004) ist in den letzten 30 Jahren die Zahl 
der Menschen deutlich gestiegen, die kein für den Lebensunterhalt diesseits der Armutsgrenze 
ausreichendes Einkommen mehr erzielen konnten. Der Anteil von durch Armut bedrohten 
Haushalten ist von 1998 – 2003 in den östlichen Bundesländern von 54,1 auf 55,1 % gestie-
gen.  
 
Soll der nun auch von der Regierung der Großen Koalition in Angriff genommene Umbau des 
Sozialstaates (nicht Abbau) dem Anspruch des Sozialgesetzbuches gerecht werden, nachdem 
das Sozialrecht der „Verwirklichung sozialer Gerechtigkeit und sozialer Sicherheit“ zu dienen 
hat (SGB I, § 1.1), müssen die Maßstäbe von sozialer Gerechtigkeit und sozialem Ausgleich 
weiter in Geltung gebracht werden. Die Evangelische Kirche wird durchaus im Sinne des „so-
zialen Protestantismus“ aus dem Glauben entwickelte Anstöße hierfür im Sinne eines „sozia-
len Bekenntnisses“ zu geben haben, wobei Freiheit und soziale Gerechtigkeit nicht gegen-
einander ausgespielt werden dürfen und Wert und Würde des Menschen nicht an seiner öko-
nomischen Nützlichkeit zu bemessen sind. Der Rückbezug auf die biblischen Überlieferungen 
erinnert uns daran, dass Freiheit und Frieden nur durch soziale Gerechtigkeit im Sinne von 
Verteilungs- und Beteiligungsgerechtigkeit in einem Gemeinwesen auf Dauer zu bewahren 
sind.  
 
Die Predigt Jesu Christi vom mitten unter uns angebrochenen Reich Gottes und Werte wie soziale Gerechtigkeit, 
Freiheit für alle, Frieden für alle und Leben in Fülle für alle ist von uns immer wieder in den gesellschaftlichen 
Diskurs über die gewiss notwendigen Reformen und Umstrukturierungen auch des Sozialstaates einzubringen.  
 
Dabei halten wir uns an das Leitbild von einer lebensdienlichen und nicht mit Zwangsläu-
figkeit Opfer fordernden Ökonomie, welche in der Verwirklichung der Lebens- und Betei-
ligungsrechte gerade auch derer sich bewährt, die von den scheinbar unausweichlichen Abläu-
fen des Marktes oder der Geschichte an den Rand des Lebens gedrängt werden. 
 



 14

Armut ist nicht einfach „Schicksal“, sondern hat Ursachen.: Arbeitslosigkeit, Alleinerziehung, 
Schulden, Krankheit, psychische Belastungen, Wohnungsnot usw.  
 
Nachdem die im christlichen Bekenntnis begründete soziale Wertorientierung jahrzehntelang 
in Medien und Öffentlichkeit als „Gutmenschentum“ verhöhnt wurde, gibt es jetzt allmählich 
ein Erwachen und umso wichtiger wird unser christliches Zeugnis sein. Wir erwarten von der 
Regierung der Großen Koalition, dass sie die notwendigen Reformen in unserer Gesellschaft 
als gesamtgesellschaftliche ökonomische und soziale Gestaltungsaufgabe sieht und sie ent-
sprechend bearbeitet.  
 
Wir werden zu fragen haben, was geschieht für die 2,7 Mio. Menschen in unserem Land, 
die nach der Statistik des Ombudsrates für die Hartz IV-Gesetzgebung nicht mehr als in den 
ersten Arbeitsmarkt „rückgliederungsfähig“ angesehen werden. Wie kommt ihre Lebens-
wirklichkeit in unseren Gottesdiensten und Gemeinden vor? Müssen sich Jugendliche und El-
tern künftig weiter schämen, wenn das Geld für Klassenfahrten z.B. auch zum Bibelturm 
Wörlitz oder zu Konfirmandenfreizeiten nicht mehr reicht? Wie stehen wir den Menschen bei, 
über denen so viel zusammengebrochen ist, dass sie überhaupt nicht mehr wissen, was sie zu-
erst tun sollen und tun können. Die frühen christlichen Gemeinden haben gerade durch ihre 
Integrationskraft für Menschen überzeugt, die am Rande der Gesellschaft standen.  
 
Die Bewältigung der sozialen, wirtschaftlichen und politischen Reformaufgaben in unserem 
Lande wird wesentlich darüber entscheiden, ob es gelingt, den Einfluss der radikalen Par-
teien und Ideologen in unserer Gesellschaft zurückzudrängen. Bei den Wahlen zum 16. Deut-
schen Bundestag vor wenigen Wochen haben 758.593  Wähler die NPD und 266.136 Wäh-
ler die Republikaner gewählt. Sie haben ihren Einfluss auf viel zu viele Menschen mit einem 
Mischung aus Antiamerikanismus (mit einer Wendung gegen das „kapitalistische, ausbeuteri-
sche System“), Antisemitismus, Revanchismus, Fremdenhass und Antikirchlichkeit („Chris-
ten sind Judenknechte“) gewonnen.  
 
Vor wenigen Wochen wurde ein Fernsehbericht aus Bochum gesendet, in dem gezeigt wurde, mit welcher Hilf-
losigkeit die etablierte Politik diesen Argumentationen und Machenschaften begegnet und wie die Polizei  mit 
der Bewältigung der Konflikte bis hin zur Resignation allein gelassen wird.  
 
Rechtsradikale Gewalt auf den Straßen erzeugt Angst, schüchtert Passanten ein, schafft soge-
nannte „nationalbefreite Zonen“. Ich sage es immer wieder: Wir dürfen da nicht wegsehen, 
wir dürfen uns nicht daran gewöhnen, wir dürfen diesen Bestrebungen nicht nachgeben.  
 
Es geht auch um die freie Verfügbarkeit über die öffentlichen Räume, Straßen und Plätze für die Bürgerinnen 
und Bürger unseres Landes. Nur wenn auf rechtsradikalen Demonstrationen abstruse Bekenntnisse wie „Unser 
Glaube an Adolf Hitler ist ein allein seligmachender Glaube“ (wörtliches Zitat), dann haben wir gegen diese dä-
monisch verwirrten Reden ein ganz anderes klares Bekenntnis entgegenzusetzen. Wenn sie sagen: „Die antifa-
schistische Bewegung ist tot“, dann stellen wir im aufrichtigen Erinnern an die Verbrechen des Nationalsozia-
lismus und in der Übernahme unserer geschichtlichen Verantwortung unser Bekenntnis zum Grundgesetz dage-
gen.  
 
Wenn sie ihre verquasten Vorstellungen von einer das „kapitalistische Ausbeutersystem“ auf-
hebenden „Volksgemeinschaft“ beschreiben, haben wir unsere Vorstellungen vom freiheitli-
chen, demokratischen und sozialen Rechtsstaat dagegen. Es ist aber gefährlich, wenn eben 
diese Staats- und Gesellschaftsvorstellungen im Kampf egoistischer Interessen, nicht am Ge-
meinwohl orientierten Eigennutzes und eines abgehobenen, den Menschen entfremdeten Poli-
tikbetriebes in Frage gestellt wird.  
 
Für Dietrich Bonhoeffer, dessen 100. Geburtstag wir am 4. Februar 2006 begehen werden, war das Christusbe-
kenntnis immer auf ganz bestimmte konkrete Situationen bezogen, wobei die Situation nie selbst zum Inhalt des 



 15

Bekenntnisses werden darf (vgl. Gernot Gerlach, Bekenntnis und Bekennen der Kirche bei Dietrich Bonhoeffer, 
Münster 2003). Für ihn ist das Christusbekenntnis das Zentrum, von dem aus im Wirbel schlimmer Ereignisse 
frei und verantwortlich gehandelt und theologisch-kreativ gedacht werden kann. Es ist die Herausforderung, die 
das Verständnis des Zeitgeschehens erschließt auf der Basis des uns zum Hören und Gehorsam gegebenen Wor-
tes des Gottes, der sich in der Mitte der „real existierenden“ in Christus und mit Christus zu erkennen gibt und 
uns zum Bekenntnis in Wort und Tat treibt und ermutigt.  
 
Eine bekennende Kirche ist nach Bonhoeffer eine etwas „für andere“ wagende Kirche und 
keine „Kirche in der Selbstverteidigung“. Das aktuelle Bekennen einer solchen Kirche und 
Gemeinde überschreitet auch die Grenzen jener allgemeinen, bürgerlichen Religiosität, auf 
die heute wieder viele hoffen und viele sich berufen, die nichts kostet und zu nichts verpflich-
tet, aber manches erträglicher zu machen scheint.  
 
Bezeichnenderweise kann diese Art von Religiosität mit dem „für uns“ aus Gottes freier Gna-
de gekreuzigten Christus aus den Juden wenig anfangen, an den doch unsere Bekenntnisse er-
innern und in dessen Nachfolge sie uns rufen. 
 
Für mich war die Wiedererrichtung und Einweihung der Frauenkirche in Dresden ein an un-
ser ganzes Volk gerichtetes Christusbekenntnis mit der Betonung von Gemeinde, Gottesdienst 
und Andacht (die Frauenkirche sollte immer Kirche und kein Museum werden), mit der Kan-
zel für das Wort in der Mitte und mit dem Kreuz der Versöhnung hoch auf der Kuppel.  
 
 
4. Bekenntnis und Christuszeugnis im Leben unserer Landeskirche  
 
Mit Dankbarkeit und Sorge zugleich verfolge ich die Auswirkungen der Spar-, Personal- 
und Strukturbeschlüsse unserer Landessynode auf Zeugnis und Dienst in unseren Gemein-
den und in unserer ganzen Kirche.  
 
So wie in meinem Bericht zur Situation der Landeskirche vor Ihnen im Frühjahr angekündigt, haben nun die 
meisten der von der Stelleneinschränkung betroffenen Pfarrerinnen und Pfarrer die entsprechenden Briefe und 
Vereinbarungsformulare erhalten. Ich habe schon mehrere positive Antworten bekommen und auch einige Bitten 
um weitere Gespräche. Zu vier Pfarrerinnen und Pfarrern habe ich z.Zt. noch keine Briefe geschickt, weil die Si-
tuation noch zu unklar ist und wir noch längere Zeit wohl miteinander werden beraten und die Situation klären 
müssen. Inzwischen haben auch alle für den Altersteildienst in Frage Kommenden die entsprechende Vereinba-
rung mit dem Landeskirchenrat geschlossen. Nähere Einzelheiten finden Sie in meinem vorher dem Berichtsaus-
schuss eingereichten Dezernatsbericht.  
 
Heute möchte ich hier nur kurz auf die geistliche und emotionale Situation in unserer Pfarrer- 
und Mitarbeiterschaft eingehen, die mir Sorgen macht. Wir haben eine ganze Reihe von jun-
gen Schwestern und Brüdern nicht in den dauernden Dienst übernehmen können. Sie könnten 
uns für einen nachhaltigen Personalaufbau und eine vernünftige Generationenfolge im Dienst 
fehlen. Schwerwiegender sind die Kränkungen, die manche unserer Schwestern und Brüder 
durch die Zumutungen erfahren haben, die mit der Stellenneubewertung und den einge-
schränkten Dienstverhältnissen (samt eingeschränktem Gehalt) verbunden sind.  
 
Ich bitte darum, dass die Betroffenen sich nicht nur von ihren Befürchtungen und Enttäu-
schungen bestimmen lassen, sondern weiterhin das Vertrauen aufbringen, dass wir miteinan-
der auch Auswege finden können. Tatsache ist, dass keiner unserer Pfarrerinnen und Pfarrer 
aus dem dauernden Dienstverhältnis entlassen wird und auch nicht entlassen werden kann (lt. 
Pfarrdienstgesetz). 
 
Anderen in unserer Gesellschaft und in unseren Gemeinden und in unserer Kirche – ich denke da auch an man-
che Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter im Verkündigungsdienst – geht es anders.  



 16

 
Diese nach wie vor gegebene Sicherheit der beruflichen Situation und Perspektive sollte auch 
die innere Freiheit zu konstruktiven Auseinandersetzungen mit der Situation in den Gemein-
den und in der Region und zur aktiven Gestaltung der eigenen Arbeit und zur Nutzung der 
Chancen und Möglichkeiten eröffnen.  
 
Dankbar denke ich an die Gespräche mit Gemeindekirchenräten zurück, die ich in den letzten 
Monaten hatte und bei denen mir die am Aufbau der Gemeinde interessierte und zu eigenem 
Engagement bereite Haltung der Ältesten großen Eindruck gemacht hat.  
 
Sie stehen zu ihren Pfarrerinnen und Pfarrern, vertreten die Interessen ihrer Gemeinden mit 
Nachdruck und haben dabei auch die Situation der gesamten Landeskirche im Blick. Sie sind 
offen für geschwisterliche Beratung  und begründete Perspektiven für die weitere Ausrichtung 
von Zeugnis und Dienst.  
 
Schon das Lehrgespräch über „Amt, Ämter, Dienste und Ordination“ zwischen Lutheranern, 
Reformierten und Unierten, das im Jahr 1982 in der DDR abgeschlossen wurde (vgl. J. Rog-
ge/H. Zeddies (Hg.) Amt-Ämter-Dienste-Ordination. Ergebnisse eines Theologischen Ge-
spräches, Berlin 1982) hatte einen starken Akzent auf die Mitarbeit und Mitverantwortung 
aller Glieder der Gemeinde für die rechte Wahrnehmung des Verkündigungsauftrages und 
eines christusgemäßen Bekennens gelegt, die verschiedenen Aufträge und Dienste in der Ge-
meinde aufeinander bezogen, zur Zusammenarbeit ermutigt und angesichts der damaligen be-
grenzten finanziellen Mittel und den zur Verfügung stehenden Personen „eine Überprüfung 
der traditionellen Verteilung der Aufgaben und Verantwortungsbereiche der Kirche“ verlangt 
(a.a.O., S. 22).  
 
Wir werden auf dem damals begonnenen Weg im Zuge unserer Regionalisierung in der 
Dienstgemeinschaft der haupt-, neben- und ehrenamtlichen Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter 
in unseren Gemeinden weiterzugehen haben und insbesondere das Amt der Ältesten im Sinne 
unserer Kirchenverfassung auch als geistliches Leitungsamt zu verstehen haben.  
 
Ich mache deshalb hier noch einmal den Vorschlag, dass an Orten und Kirchen, in denen kein sonntäglicher 
Gottesdienst stattfindet, „Ältestengottesdienste“ (mit bekannten Liedern, mit Psalmgebet, Schriftlesung, Glau-
bensbekenntnis, Fürbitte, Vaterunser und Segen) als von Ältesten gehaltene Kurzgottesdienste angeboten wer-
den.  
 
Nach wie vor macht mir Sorge, dass es in einer ganzen Reihe von unseren Orten und Kirchen 
an fünf oder gar mehr Sonntagen hintereinander keinen Gottesdienst gibt. Die regelmäßigen 
Kollektenmeldungen zeigen das ganz deutlich. Es ist sehr erfreulich, dass der Gottesdienstbe-
such in unserer Landeskirche nach der offiziellen Statistik und auch in den absoluten Zahlen 
insgesamt nicht zurückgegangen ist. Dabei  werden sich sicher die besser besuchten Festtags- 
und Regionalgottesdienste auswirken. Aber gerade deshalb dürfen wir die öffentliche gottes-
dienstliche Präsenz des Evangeliums in der hörenden, bekennenden, betenden, Gott loben-
den, die Sakramente feiernden Gemeinde vor Ort nicht vernachlässigen.  
 
Hier denke ich insbesondere an die älteren Menschen, die weniger willens oder körperlich in der Lage sind, Got-
tesdienste regelmäßig an anderen Orten aufzusuchen. Gerade sie bedürfen auch der Gemeinschaft mit dem in 
seiner Gemeinde gegenwärtigen Herrn beim Heiligen Abendmahl. Hier gibt es noch wichtige Themen miteinan-
der zu klären. Das im Gottesdienst und durch den Gottesdienst in der Öffentlichkeit ausgerichtete Bekenntnis an 
den Lebensorten der Menschen an den gegenwärtigen dreieinigen Gott ist für das Konzept einer missionari-
schen, die Menschen aufsuchenden, einladenden, offenen und öffentlichen Kirche grundlegend und unabding-
bar.  
 



 17

An dieser Stelle möchte ich allen danken, die für die Feier der Gottesdienste, für die Verkün-
digung in Wort und Musik, für die Gestaltung und Pflege der gottesdienstlichen Räume und 
Kirchen oft mit großer Liebe und viel persönlichem Einsatz und nach sorgfältiger theologi-
scher Arbeit sich einsetzen. Sie sorgen mit dafür, dass das Herz unserer Gemeinden schlägt. 
Wo für Öffentlichkeit, wo für Nachbarn und Mitbürger der Herzschlag der Gemeinde im got-
tesdienstlichen Leben nicht mehr zu spüren und nicht mehr zu erkennen ist, wo sie kein öf-
fentliches Bekenntnis zum Glauben an den dreieinigen Gott mehr wahrzunehmen vermögen, 
da ist wirklich die Frage nach dem Leben der Existenz von Gemeinde überhaupt zu stellen.  
 
Zu den Kennzeichen einer lebens- und zukunftsfähigen Gemeinde gehört ganz gewiss das 
öffentliche Bekenntnis, das gottesdienstliche Leben, die Bereitschaft, sich im diakonischen 
Dienst für den Nächsten einzusetzen und die Gemeinschaft unter den Gemeindegliedern im 
Glauben und Leben. Wir werden ganz sicher im Zusammenhang mit dem auf dieser Synodal-
tagung von Bruder Philipps einzuführenden „Kirchengesetz zur Stärkung der gemeindlichen 
Zusammenarbeit“ und über die Zusammenführung von Kirchengemeinden auch über diese 
Kennzeichen und die sich daraus ergebenden Konsequenzen zu reden haben. Ich erhoffe mir 
davon ein umfassendes Gespräch über Grundlagen, Lebensäußerungen, zentrale Ereignisse, 
die Struktur einer evangelischen Kirchengemeinde in unserer Landeskirche.  
 
Das Entscheidende für die Zukunft unserer Landeskirche und der evangelischen Kirchen 
überhaupt wird nach meiner Überzeugung in unseren Gemeinden geschehen (oder auch nicht 
geschehen). Alle anderen Überlegungen zu Strukturen, Föderation und Fusion von Landeskir-
chen werden sich an der Frage prüfen lassen müssen, ob sie und wie sie Zeugnis und Dienst 
in den Gemeinden fördern.  
 
Einen wesentlichen Impuls für unser Gemeindeleben haben auch in diesem Jahr wieder die 
Wahlen zu den Gemeindekirchenräten vom 01. – 21. Oktober gebracht. Der Landeskir-
chenrat dankt allen Kandidatinnen und Kandidaten, die sich für das Älltestenamt haben ge-
winnen und aufstellen lassen und wünscht den neu gewählten Gemeindeleitungen nun Gottes 
Segen, gutes Gelingen für ihren nach unserer Kirchenverfassung so überaus wichtigen Dienst 
in unserer Landeskirche.  
 
Für die Vorbereitung und Durchführung der Gemeindekirchenratswahlen und für die Neukonstituierung der 
Gemeindekirchenräte hat der Landeskirchenrat im Zusammenwirken mit dem Landeswahlleiter und dem Büro 
für Gemeindeaufbau wieder eine Handreichung in drei Lieferungen erstellt und angeboten.  
 
Die neuen Gemeindekirchenräte werden in den nächsten Monaten dann die Mitglieder der 
Landessynode wählen. Dies werden auch für die Zukunft unserer Landeskirche sehr wichtige 
Entscheidungen sein, die guter Vorbereitung und reiflicher Überlegung bedürfen. Von den 
Entscheidungen der Kirchenältesten und der Landessynodalen im Zusammenwirken von Kir-
chenleitung und Landeskirchenrat, dessen Neuwahl im Herbst 2007 ansteht, wird es abhän-
gen, ob wir auf unserem Weg von einer Landeskirche des volkskirchlichen Typus hin zu ei-
ner beteiligungsoffenen, bekennenden Gemeindekirche weiterkommen.  
 
In der DDR-Zeit hatten wir in Ostdeutschland es nicht geschafft, trotz aller theologischen Neuansätze und Be-
mühungen, aus minoisierten Landeskirchen des volkskirchlichen Typus zu Gemeindekirchen zu werden, in de-
nen das kirchliche Leben wirklich auf der Gemeinde aufbaut und von Gemeindegliedern bestimmt und getragen 
wird, die Sprachen und auskunftsfähig, entschieden und im biblischen Glauben gegründeten Gemeindegliedern 
werden. Wir blieben Volkskirche des volkskirchlichen Typus, und das hat uns die Vereinigung mit den west-
deutschen Landeskirchen sehr erleichtert. Und wir blieben auch Kirchen des volkskirchlichen Typus, weil die 
meisten unserer Glieder ein mehr distanziertes als entschiedenes evangelisches Christentum pflegten und wie die 
schwierigen Jugendweihe- und Konfirmationskonflikte zeigten, mit Bekenntnissituationen nicht zurecht kom-
men konnten, weil sie darauf einfach nicht vorbereitet und eingestellt waren.  
 



 18

In der Zeit bis zum 31. März 2006 werden auch von den neu konstituierten Gemeindekir-
chenräten die Gespräche mit ihren Pfarrerinnen und Pfarrern in den Regionen und Ge-
meinden unter der Moderation der zuständigen Kreisoberpfarrer über die Dienstvereinba-
rungen und die Gestaltung der Aufgaben und Dienste in den Gemeinden und Regionen durch 
Pfarrerschaft, Mitarbeiterschaft, Älteste und ehrenamtliche Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter 
stattfinden. Bitte sehen Sie diese Gespräche als große Möglichkeit, einander in dem jeweili-
gen Engagement und in den jeweiligen Diensten wertschätzend wahrzunehmen und einander 
beizustehen, so gut es geht selbst Aufgaben zu übernehmen. Keiner kann alles, jeder kann et-
was. Niemand muss alles können, aber jeder kann seinen Beitrag zum Leben einer Christus 
fröhlich bekennenden, in ihren Gemeinden lebenden evangelischen Kirche leisten.  
 
Wir werden unsere Leitbilddiskussion weiterführen, werden Sprachschulen des Glaubens 
in unseren Gemeinden begründen, werden wieder Gemeindeseminare halten und zugleich 
auch die ferner Stehenden nicht überfordern und bedrängen, sondern werden offen sein für die 
Beteiligung in vielfältigsten Formen (auch bei der Erhaltung unserer Kirchen), werden Men-
schen auf den Weg zur Taufe einladen und werden sie auf dem Weg von der Taufe her nicht 
allein lassen.  
 
Ich freue mich sehr, dass wir in unserer Landeskirche nach jüngsten Statistiken z.Zt. die pro-
zentual geringste Austrittszahl von allen Landeskirchen in der EKD haben. Zugleich kön-
nen wir eine größer werdende Taufbereitschaft und eine wachsende Zahl von Taufen 
dankbar feststellen. Dies gilt es weiter zu verstärken und den Menschen Freude und Mut zur 
Taufe zu machen.  
 
In diesem Sinne verstehe ich auch die Vorlage des Theologischen Ausschusses unter dem Stichwort „Paten-
Gemeinde“ als Handreichung für Einladung von Menschen zur Taufe ganz im Sinne von Matth. 28. 
 
Gespräche im Seniorenkonvent und in der Kreisoberpfarrerkonferenz sowie in Kirchenleitung 
und Landeskirchenrat haben ergeben, dass wir das Thema „Taufe“ auch im Jahr 2006 in unse-
ren Konventen, Gemeindekreisen, Unterrichtsgruppen usw. biblisch-theologisch und prak-
tisch-theologisch weiter bearbeiten sollten.  
 
Wenn die Eucharistie (das Heilige Abendmahl) zur Zeit eben noch nicht das „Sakrament der 
Einheit“ in ökumenischer Weise sein kann, so könnte es doch die Taufe sein (J. Johannesdot-
ter). Die im Namen des dreieinigen Gottes mit fließendem Wasser im Hören auf Gottes Wort 
vollzogene Taufe ist uns Christen gemeinsam, und wir bekennen nach dem nizänischen Glau-
bensbekenntnis (s. o. S. 1f) „die eine Taufe zur Vergebung der Sünden“ gemeinsam und er-
kennen eine so vollzogene Taufe auch gegenseitig an. Mit der einen Taufe erleben wir also 
schon die Verwirklichung der uns vom Herrn selbst verheißenen und zugleich aufgetragenen 
Einheit der Kirche. 
 
Als Themen für die weitere Bearbeitung des Jahresthemas „Taufe“ im Jahre 2006 drängen sich folgende 
Probleme gerade zu:  
 das Verhältnis der Gemeinden und der Kirche zu ausgetretenen Getauften (Wie halten wir es mit der 

kirchlichen Bestattung von aus der Kirche ausgetretenen Getauften? Welche Freundschaftszeichen erfahren 
die ausgetretenen Getauften von uns, die wir ja weiter Glieder am Leibe Christi sind?) 

 Wie halten sich Taufe und flexible Formen von Mitgliedschaft und Beteiligung in der Gemeinde zueinan-
der (Gäste, Freunde und Angehörige der Gemeinde, Vergewisserungshandlung auf dem Wege zur Taufe mit 
Vorstellung, öffentlichem Bekenntnis und Segnungen etc.) 

 Tauferinnerungsfeiern, Taufjubiläen, Taufgedächtnis (Leben aus der Taufe auf dem Wege von der Taufe 
her) 

 Wie gestalten wir den Weg zur Taufe? (Inhalt und Struktur des Taufkatechumenats, Taufseminare, gottes-
dienstliche Feier von Stationen auf dem Wege zur Taufe, liturgische Handlungen usw.) 



 19

 Wie gestalten wir das Patenamt in ökumenischer Ausrichtung? (Funktion und Aufgaben der Paten, Voraus-
setzungen, Probleme, zukünftige Entwicklung, gegenseitige ökumenische Anerkennung des Patenamtes) 

 Wie gehen wir mit Gasttaufen in unseren Gemeinden um? (Welche Auswirkungen haben sie auf den Ge-
meindeaufbau? Wie erhalten wir die Gemeindebezogenheit von Taufbekenntnis und Taufvollzug?) 

 
Mit großen Erwartungen beteilige ich mich an den Vorbereitungen zum kommenden „Anhal-
tischen Kirchentag im Zerbster Spargelfest“ am 7. Mai 2006. Mitten im Getriebe eines 
großen und schon zur Tradition gewordenen Volksfestes (mit Weltmeisterschaft im Spargel-
schälen usw.) wollen wir auf Einladung der Zerbster unseren Kirchentag gestalten und dabei 
ein deutliches und zugleich einladendes Bekenntnis unseres Glaubens mitten unter den Men-
schen unter dem Thema „Ich will bei euch wohnen“ ausrichten. 
 
 
5. Die Evangelische Landeskirche Anhalts in ihrem Verhältnis zu den politischen Kör-

perschaften und Parteien im Bundesland Sachsen-Anhalt  
 
Das Verhältnis zwischen der anhaltischen Landeskirche und der sachsen-anhaltischen Lan-
desregierung und zu den im Landtag vertretenen demokratischen Parteien ist weiterhin part-
nerschaftlich, offen und konstruktiv.  
 
Unsere Landeskirche wird von den politischen Körperschaften als zweite evangelische Kirche auf dem Gebiet 
des Bundeslandes Sachsen-Anhalt wahrgenommen, wenn sich auch die Kontakte zum der Föderation Evangeli-
scher Kirchen in Mitteldeutschland in Magdeburg naturgemäß enger gestalten und hier da daran erinnert werden 
muss, dass bei Verabredungen und Einigungen neben dem Dreieck zwischen Landtag/Landesregierung - Kir-
chenamt – Ordinariat des Katholischen Bistums auch noch die Verbindung zum Landeskirchenamt im Dessau 
herzustellen ist.  
 
Unser Beauftragter bei Landtag und Landesregierung, Herr Oberkirchenrat Steinhäuser, 
den wir mit dem Kirchenamt sozusagen „teilen“, gibt sich große Mühe, den Nachteil der 
räumlichen Entfernung zwischen Magdeburg und Dessau auszugleichen und bei Meinungs-
bildungsprozessen und Verabredungen die Position Anhalts zur Geltung zu bringen.  
 
Der Ministerpräsident und die Mitglieder der Landesregierung sind stets zu Gesprächen mit 
uns bereit sind und legen auf die Pflege guter, für beide Seiten förderlicher Kontakte Wert. 
Seit anderthalb Jahren werden zwischen den Kirchen und der Landesregierung intensive Ge-
spräche mit dem Ziel geführt, zu spürbaren Aufwüchsen in der Versorgung unser Kinder und 
Jugendlichen mit evangelischem Religionsunterricht zu kommen.  
 
Das Kultusministerium hat dabei im letzten Jahr sehr deutlich gemacht, dass es trotz der nach wie vor ange-
spannten Haushaltslage gewillt ist, hier zu Fortschritten zu kommen. Kultusminister Prof. Dr. Olbertz hat sich 
mehrfach in diesem Sinne geäußert. Aufwüchse gab es bisher aber vor allem durch die verstärkte Aktivierung 
von staatlichen Lehrkräften, die bislang zwar für den Religionsunterricht ausgebildet, aber nur teilweise einge-
setzt waren und durch die Bereitschaft vieler unserer Pfarrerinnen und Pfarrer, Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter 
im Verkündigungsdienst, auf dem Weg der Gestellung schulischen Religionsunterricht zu erteilen. Da der Ein-
satz im schulischen Religionsunterricht, welcher unter 50 % einer Lehrer-VbE liegt, vom Land z.Zt. nicht nach 
BAT refinanziert, sondern nur nach den erteilten Unterrichtsstunden honoriert wird, stellt unsere Landeskirche 
etwa Personalkapazitäten im Werte von etwa 70.000,- € dem Lande zur Verfügung, damit möglichst viele Kin-
der und Jugendliche mit Religionsunterricht versorgt werden können.  
 
Leider kann trotz aller Bemühungen noch nicht von einer flächendeckenden Versorgung ge-
sprochen werden. Ein weitergehendes Engagement kirchlicher Lehrkräfte muss aber von den 
Konditionen seiner Refinanzierung nach BAT durch das Land Sachsen-Anhalt unsererseits 
abhängig gemacht werden.  
 
Zunächst wurden uns auch Hoffnungen in dieser Richtung gemacht.  



 20

 
In der Oktobersitzung der Kirchenleitung hatten wir Oberkirchenrat Steinhäuser gebeten, in unserem Namen 
deswegen noch einmal einen erinnernden Brief an das Kultusministerium zu schicken, der wohl auch einigen 
Eindruck gemacht hat. Ich habe mich in dieser Sache auch persönlich an Ministerpräsident Böhmer und Kultus-
minister Olbertz gewandt und um Unterstützung gebeten.  
 
Ich möchte an dieser Stelle den Oberkirchenräten Seifert und Steinhäuser ausdrücklich für ih-
ren Einsatz in dieser Frage danken und sie unserer weiteren Unterstützung versichern. Wir 
werden jedenfalls unsererseits in dieser Frage beharrlich „am Ball“ bleiben, auch gegenüber 
einer neuen, im März nächsten Jahres gewählten Landesregierung.  
 
Hohe Synode, Herr Präses! 
Ich nutze diese Gelegenheit auch, um allen aus unserer Pfarrerschaft und Mitarbeiter-
schaft im Verkündigungsdienst zu danken, die im Religionsunterricht unter oft noch immer 
nicht leichten Bedingungen ihren Dienst tun. Dabei sind sie sowohl in ihrer theologisch-
pädagogischen Kompetenz als auch in der Art gefordert, in der sie selbst ein überzeugendes 
und bekennendes Christentum leben. 
 
Durch die Entscheidung auf Bundesebene, die Sanierung von Kirchen nicht mehr im Rah-
men des Dorferneuerungsprogramms zu fördern, haben sich die Bedingungen für die bau-
liche Erhaltung und Sanierung unserer meist denkmalgeschützten Kirchengebäude schwieri-
ger gestaltet.  
 
Es hat eine Reihe von Gesprächen mit dem Ministerium für Landwirtschaft und Umwelt gegeben, nach denen 
die Landesregierung nun bemüht ist, die Einbrüche in den Fördermöglichkeiten zu begrenzen. Parallel dazu hat 
unser Beauftragter, Oberkirchenrat Steinhäuser im Rahmen der „Allianz für den ländlichen Raum“ dafür ge-
worben, die Kirchen gerade auf dem Lande als Kristallisationspunkte für die Entwicklung und Festigung lokaler 
kultureller Identität und für die Mobilisierung ehrenamtlicher Arbeit zu verstehen.  
 
Unsere Landeskirche ist ja eigentlich eine „Landkirche“, deswegen können wir gar nicht dar-
an denken, uns aus dem „ländlichen Raum“ mit unseren Aktivitäten zurückzuziehen, sondern 
unserem Konzept von der Regionalisierung und dem Leitbild von einer beteiligungsoffenen, 
einladenden, aufsuchenden und bekennenden Gemeindekirche folgend, wollen wir unsere zu-
künftige kirchliche Arbeit und unsere Organisation auf dem gesamten Gebiet unserer Landes-
kirche so gestalten, dass die Präsenz des Evangeliums an den Lebensorten der Menschen 
gewährleistet ist und ein missionarischer und aufbauender Dialog mit allen gesucht und ge-
pflegt werden kann.  
 
In meinem Frühjahrsbericht zur Lage vor der Landessynode habe ich auf den Vorschlag von Uta Pohl-Patalon 
hingewiesen („Ortsgemeinde und übergemeindliche Arbeit im Konflikt“, Göttingen 2003, S. 228 ff.), die kirchli-
che Missions- und Gemeindearbeit weniger als territorial strukturiert (als „Zuständigkeitsgebiete“), sondern 
mehr von „kirchlichen Orten“ her zu denken. Solche „kirchlichen Orte“ wären auch unsere Kirchengebäude 
mit entsprechenden gottesdienstlichen, geistlichen und kulturellen Angeboten und auch unsere Pfarr- und Ge-
meindehäuser mit Gemeinschaftsangeboten, die je nach Gruppe und Projekt in der Hauptsache von Ehrenamtli-
chen im Sinne des allgemeinen Priestertums der Gläubigen (der Getauften) gestaltet und begleitet würden. Dabei 
würden die Hauptamtlichen Hilfe zur Selbstorganisation und eigenständigen Durchführung vor Ort leisten.  
 
In besonderer Weise zu würdigen ist an dieser Stelle die von Kreisoberpfarrer Meyer, Landrat 
Hövelmann und Pfarrer Martin Bahlmann im Kirchenkreis Zerbst begründete Stiftung zur 
Erhaltung der Dorfkirchen im Kirchenkreis „Entschlossene Kirchen“, die von der Stiftung 
„Deutsche Stiftung Denkmalschutz“ unterstützt wurde und wird.  
 
Dabei geht es nicht nur um die „Bewahrung des kulturellen Erbes“ auch für die kommenden Generationen, son-
dern um ein Offenhalten und Inanspruchnehmen der Kirchen für die Belange der Menschen vor Ort und ihrer 
Gäste in einer Weise, die dem besonderen Charakter der Kirchen als „Räume für die Seelen“ gerecht wird. Bei 



 21

der feierlichen Unterzeichnung der Gründungsurkunde, nachdem schon 50.000,- € gesammelt worden waren, in 
der Kirche von Polenzko am 26. September 2005 wurde an diesen besonderen Charakter unserer Kirchen viel-
fach erinnert.  
 
Ich halte diese Stiftungsgründung für durchaus beispielhaft und anregend auch für anderen 
Kirchenkreise.  
 
Das auf Initiative des Sozialministeriums unseres Bundeslandes zustande gekommene „Lan-
desbündnis für Familien“ versteht sich als Instrument der Vernetzung der verschiedenen mit 
der Familienförderung befassten Initiativen, will aber auch das sehr berechtigte Anliegen der 
„Familienfreundlichkeit“ viel stärker als bisher im Bewusstsein von Politik, Wirtschaft und 
Verwaltung verankern.  
 
Es geht um die dringend nötige Anerkennung familienfreundlicher Strukturen und Maßnahmen sowie um die öf-
fentliche Kommunikation von Familie als einer elementaren Größe in unserer Gesellschaft und für soziale Bil-
dung.  
 
Wir arbeiten durch unseren Beauftragten im „Landesbündnis für Familien“ mit. 
 
Sehr begrüßt habe ich die Initiative von Ministerpräsident Prof. Dr. Böhmer zur Konstituie-
rung eines „Bündnisses für Demokratie und Toleranz“ in Sachsen-Anhalt und habe unsere 
Mitarbeit dabei angeboten.  
 
Die Wahlen für den nächsten Landtag im März kommenden Jahres zeigen schon jetzt deut-
liche Wirkung.. Die Parteien suchen nun intensiver das Gespräch mit den Kirchen. In diesen 
Gesprächen weise ich immer darauf hin, dass wir eine weiterhin spürbare und deutliche Ver-
minderung der Massenarbeitslosigkeit und die hierfür notwendigen politischen Rahmenbe-
dingungen erwarten, dass es um eine Stärkung von Bildung und Ausbildung geht und dass die 
politisch Handelnden und die demokratischen Parteien alles dafür tun müssen, dass das Ver-
trauen in die demokratischen Institutionen in unserem Lande gestärkt wird. Die Kirchen wür-
den ihrerseits die politischen Amtsträger in „kritischer Solidarität“ begleiten, sie in ihrer Ver-
antwortung stärken und respektieren. 
 
Mit Bedauern haben wir zur Kenntnis genommen, dass die Kreisgebietsreform im Bundes-
land Sachsen-Anhalt zur Zerstückelung des Landkreises Anhalt-Zerbst und zur endgültigen 
Zerstörung der Territorialstruktur der in der Mitte des Bundeslandes Sachsen-Anhalt gelege-
nen Region Anhalt geführt hat.  
 
Unsere Landeskirche ist nun tatsächlich die einzige öffentliche Institution, die diese Struktur nach einer über 
800jährigen Geschichte dieses Territoriums darstellt. Zwar sind zwei anhaltische Städte nun auch die Sitze von 
den Kreisverwaltungen größerer Landkreise geworden, das ist von großer Bedeutung für die jeweiligen Kreis-
verwaltungen und hat seine Bedeutung auch für die betreffenden Städte (Köthen und Bernburg) aber es ist nicht 
gelungen, einen Regionalkreis Anhalt zu bilden.  
 
Nun wird es darauf ankommen, dass die Landesregierung in der kurzen Zeit noch vor den 
Landtagswahlen die Initiative ergreift , um entsprechend vielfältiger Ankündigungen im Zu-
sammenwirken mit dem „Anhaltischen Heimatbund“ eine „Landschaft Anhalt“ insbesonde-
re Grundierungs- und Förderungsaufgaben im kulturellen Bereich (Museen, Heimataktivitä-
ten, Kulturinstitutionen usw.) zu konstituieren.  
 
Aus dem Bereich der Landkreise hieß es, dies würde zusätzliches Geld kosten, das den kommunalen Körper-
schaften dann nicht mehr zur Verfügung stünde. Das ist ein Irrtum. Es geht nicht um mehr Geld, sondern nur um 
Umstrukturierung und Neuordnung schon vorhandener Mittel und Zuständigkeiten in einem ziemlich geringen 



 22

Maße. Wo es – wie in Niedersachsen – solche Landschaften gibt, werden sie von den jeweiligen Landräten nicht 
als Beschränkung ihrer Zuständigkeiten und Autorität, sondern als Unterstützung und Stärkung wahrgenommen.  
 
Kirchlicherseits werden wir aber keine Kommunalpolitik in dieser Sache betreiben, sondern 
nur auf diese vielfach bewährte gute Möglichkeit zur Förderung lokaler und zivilgesell-
schaftlicher Arbeit in unserer Region hinweisen. Alles weitere ist Sache der Landes- und 
Kommunalpolitik, ihrer Amtsträger und Institutionen.  
 
Nach wie vor bin ich der Überzeugung, dass die Region Anhalt ein außerordentlich wichtiger kultureller Identi-
tätsstifter in unserem Bundesland Sachsen-Anhalt ist. Sie ist in seinem Wappen präsent, die Landesverfassung 
bezieht sich auf Anhalt. Anhalt sollte nicht in einer Pluralität zwischen den Regionen um Magdeburg und dem 
Kampf der Einzelinteressen verschwinden, sondern auch künftig in der Verfassungs- und Territorialstruktur des 
Landes Sachsen-Anhalt zu erkennen sein.  
 
Massenarbeitslosigkeit und Abwanderung haben in unserem Bundesland ein bedrohliches 
Ausmaß angenommen. Da brauchen wir die Stärkung kultureller Identität, von Kultur- und 
Bildungsangeboten, von zivilgesellschaftlichen Strukturen und von dem, was man „Heimatge-
fühl“ nennt, in ganz besonderem Maße.  
 
In einem ersten Gespräch mit Herrn Kultusminister Prof. Dr. Olbertz über die Feiern des 500. 
Geburtstages von Fürst Georg III. im Jahre 2007 hat mir der Kultusminister die Unterstüt-
zung dafür durch das Land Sachsen-Anhalt zugesichert.  
 
Fürst Georg III. hat eine bei der Einführung der Reformation in Anhalt, aber auch im Kurfürs-
tentum Sachsen und im Kurfürstentum Brandenburg sehr bedeutende Rolle gespielt, war der 
von Martin Luther eingeführte evangelische Bischof in Merseburg und Dompropst in Magde-
burg und einer der engsten theologischen und politischen Freunde und Partner der Reformato-
ren in Wittenberg, insbesondere von Philipp Melanchthon. Seine in großen Teilen vollständig 
erhaltene persönliche Bibliothek in Dessau gehört zu den besonderen Kostbarkeiten aus der 
Reformationsgeschichte.  
 
Wir werden das Jubiläum vom 21. – 23. September 2007 begehen mit einem Festakt und ei-
ner Ausstellungseröffnung am 21.09.2007, mit einem wissenschaftlichen Symposion am 22. 
September und einem großen Gemeindefest mit Festgottesdienst und anschließendem Histo-
rienspiel von Pfarrer i.R. Assmann am 23. September. Dies Ereignis wird eine über die Gren-
zen des Bundeslandes Sachsen-Anhalt hinausreichende Bedeutung haben.  
 
 
6. Die evangelische Landeskirche Anhalts in ihren Beziehungen zu anderen Kirchen 
 
Unsere Landeskirche ist auf vielfältige Weise an den Arbeits- und auch Veränderungsprozes-
sen im Rahmen der Evangelischen Kirche in Deutschland als eine der 23 Gliedkirchen, 
wenn auch als die mitgliederschwächste, die „Kleinste“, beteiligt. Nachdem es in früheren 
Jahren durchaus auch besorgte oder auch drängende Fragen nach der Sinnhaftigkeit und orga-
nisatorischen Vernunft unserer Entscheidung gab, uns nicht an der Föderation Evangelischer 
Kirchen in Mitteldeutschland (mit der Kirchenprovinz Sachsen und Evang.-Lutherischen Kir-
che in Thüringen) zu beteiligen, habe ich jetzt den Eindruck, dass unser Weg akzeptiert wird 
und hier und da auch mit Respekt gesehen wird, welche Arbeit wir trotz sehr großer Abwan-
derungsverluste und trotz weitergehender Verminderung unserer Mitgliedschaft und trotz äu-
ßerst geringer finanzieller Ressourcen wir zu leisten vermögen.  
 
Dabei wird auch gesehen, dass wir in den wohl am meisten „entchristlichten“ Gebiet Europas leben und unser 
Zeugnis und unseren Dienst ausrichten. Dass wir nicht nur jammern, sondern mit unseren Leitbildprozessen, mit 



 23

der Regionalisierung und unserem Personal- und Sparkonzept auf die Herausforderungen aktiv antworten und 
dabei Menschen für das Evangelium von Jesus Christus gewinnen, auf sie zugehen, dass wir so viele Pfarrerin-
nen und Pfarrer, Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter im Verkündigungsdienst haben, die zum Religionsunterricht 
in die Schulen gehen, dass wir selbst evangelische Schulen gegründet haben und mit Erfolg betreiben, dass wir 
auf die dramatischen sozialen Probleme in der Plattenbausiedlung Wolfen-Nord mit der Arbeit des Christopho-
rus-Hauses entgegnen usw. – dies wird durchaus mit Respekt und Zustimmung gesehen.  
 
Im Juni diesen Jahres hatte ich den Landesbischof unserer Braunschweigischen Nachbarkir-
che, Dr. Friedrich Weber, und seine Gattin nach Anhalt eingeladen,. 
 
Gemeinsam mit meiner Frau zeigten wir ihnen die Stiftskirche in Gernrode, hatten zugleich eine Begegnung mit 
dem Kreisoberpfarrer, dem Vorsitzenden der Kreissynode, Kirchenältesten aus dem Kirchenkreis Ballenstedt, 
zeigten ihm die Evangelische Grundschule in Köthen und ließen durch Frau Kirchenmusikdirektorin Apitz die 
berühmte Ladegast-Orgel der Kathedralkirche St. Jacob zu Köthen zu Gehör bringen. Nach einer Fahrt durch 
Wolfen-Nord verbrachten wir schließlich einen Abend in Wörlitz.  
 
Im August hatten wir den Landeskirchenrat (Kirchenleitung) unserer lippischen Partnerkirche 
mit Landessuperintendent Dr. Noltensmeier zu Gast. 
 
Wir haben ihnen dabei Begegnungen mit Ministerpräsident Prof. Böhmer in Magdeburg und mit Vertretern der 
Gewerkschaft, der Industrie und des Gemeindekirchenrates Wolfen-Nord im Christophorus-Haus ermöglicht, 
haben die Goitsche bei Bitterfeld gesehen und eine Gondelfahrt in Wörlitz veranstaltet, haben uns in Waldersee 
von der großen Flut und ihren Nachwirkungen berichten lassen und schließlich den Besuch beim gemeindefest in 
Oranienbaum mit Festgottesdienst und anschließender Kaffeetafel mit vielen Begegnungen erlebt. 
 
Derlei Begegnungen sind wichtig, um auch im Bereich der EKD nicht nur durch unsere „ge-
ringe Gestalt“ das Bild von unserer Landeskirche bestimmen zu lassen, sondern eben auch 
durch unsere Arbeit und ihre konzeptionelle Grundlegung.  
 
Ich freue mich, dass der Ratsvorsitzende der Evangelischen Kirche in Deutschland, Bischof 
Dr. Huber, am 7. März nächsten Jahres nach Dessau kommen wird, um unserer Landeskir-
che und ihrer Kirchenleitung einen offiziellen Besuch abzustatten und am Abend im Rahmen 
unserer zentralen Bonhoeffer-Ehrung einen Vortrag zum Thema „Mündigkeit und Macht“ im 
Verbundzentrum St. Georg zu halten. Bruder Huber ist insbesondere auch an Einblicken in 
unsere konzeptionelle Arbeit interessiert.  
 
Vor einiger Zeit hat die EKD eine Übersicht über Zahlen und Fakten zum kirchlichen Leben auf der Basis der 
statistischen Erhebungen aus dem Jahre 2002 veröffentlicht. Die Zahlen lassen auch einiges von den Erfolgen, 
aber auch Beschwernissen für Zeugnis und Dienst in Gemeinden und Landeskirche Anhalts erkennen. Während 
im anhaltischen Kirchengebiet 334.364 Menschen lebten, lebten z.B. im lippischen Kirchengebiet 361.943. 
Während Lippe aber 203.215 evangelische Gemeindeglieder in 71 Kirchengemeinden (mit 538 Kirchenältesten) 
hat, waren es in Anhalt 58.490 Gemeindeglieder in 187 Kirchengemeinden (mit 1.010 Kirchenältesten).  
 
Am 31. August 2005 wurden die Verträge für eine noch engere Zusammenarbeit der 23 in der 
EKD zusammengeschlossenen Landeskirchen und ihrer „konfessionellen Bünde“ (Union E-
vang. Kirchen und Vereinigte Evang.-Lutherische Kirche in Deutschland) unterzeichnet.  
 
Inzwischen hat die Synode der EKD in ihrer Tagung vom 06. – 10.11.2005 die entsprechenden Kirchengesetze 
über die Integration der Kirchenämter von UEK und VELKD in das Kirchenamt der EKD verabschiedet, über 
die dann mit entsprechenden Grundordnungsänderungen der EKD auch unsere Landessynode um ihre förmliche 
und endgültige Zustimmung gebeten sein wird.  
 
Diese EKD-Strukturreform ist ein weiterer Schritt, der von der Evangelischen Landeskirche 
Anhalts von Anfang an voll unterstützten Entwicklung der EKD von einem Kirchenbund 
hin zu einer Bundeskirche.  
 



 24

In der Präambel der Grundordnung der EKD heißt es ja schon: „Grundlage der Evangelischen Kirche in 
Deutschland ist das Evangelium von Jesus Christus, wie es uns in der Heiligen Schrift Alten und Neuen Testa-
ments gegeben ist. Indem sie diese Grundlage anerkennt, bekennt sich die Evangelische Kirche in Deutschland 
zu dem Einen Herrn, der einen heiligen, allgemeinen und apostolischen Kirche. Gemeinsam mit der alten Kirche 
steht die Evangelische Kirche in Deutschland auf dem Boden der altkirchlichen Bekenntnisse. Für das Verständ-
nis der Heiligen Schrift wie auch der altkirchlichen Bekenntnisse sind in lutherischen, reformierten und unierten 
Gliedkirchen und Gemeinden die für sie geltenden Bekenntnisse der Reformation maßgebend.“  
 
Und in Artikel 1, Abs. 2 der Grundordnung der EKD heißt es weiter: „Zwischen den Gliedkirchen besteht Kir-
chengemeinschaft im Sinne der Konkordie reformatorischer Kirchen in Europa (Leuenberger Konkordie). Die 
Evangelische Kirche in Deutschland fördert darum das Zusammenwachsen ihrer Gliedkirchen in der Gemein-
samkeit des christlichen Zeugnisses und Dienstes gemäß dem Auftrag des Herrn Jesus Christus.“  
 
Unser Verhältnis zu der benachbarten Föderation Evangelischer Kirchen in Mitteldeutschland  
(mit den Teilkirchen KPS und Thüringen) gestaltet sich in partnerschaftlichen Arbeitsbezie-
hungen.  
 
Zur Arbeit unseres gemeinsamen Diakonischen Werkes wird der Vorstand des Diakonischen Werkes unserer 
drei Kirchen in seinem Bericht vor dieser Synode Stellung nehmen. Der Landeskirchenrat hat den Eindruck, dass 
die Arbeit des gemeinsamen Diakonischen Werkes vorangeht und unterstützt diese Arbeit, wobei wir natürlich 
auch ein besonderes Interesse an der Arbeit unserer anhaltischen Diakonischen Regionalkonferenz nehmen, zu 
deren Vorsitzenden in der ersten erfolgreich verlaufenen Sitzung Frau Pfarrerin Dittrich aus Harzgerode gewählt 
worden ist.  
 
Zur Situation unserer gemeinsamen Evangelischen Erwachsenenbildung  und des Medienverbandes habe ich 
mich in meinem der Synode vorliegenden Dezernatsbericht geäußert. 
 
Die Beziehungen zu unseren Partnerkirchen, der Evangelischen Kirche der Pfalz und der Lip-
pischen Landeskirche, sind weiterhin gut und gestalten sich freundschaftlich. Nach wie vor 
bitten wir unsere Gemeinden, vorhandene Partnerbeziehungen mit Gemeinden dieser beiden 
Landeskirchen zu pflegen und auszubauen und wenn nötig auch wieder aufzunehmen, denn 
wir brauchen diesen persönlichen Austausch zwischen Ost und West in Deutschland nach wie 
vor. Unsere Partner müssen bei Besuchen erleben und sehen können, was hier bei uns z.B. mit 
dem Geld geschieht, das sie trotz eigener finanzieller Schwierigkeiten für den innerdeutschen 
kirchlichen Finanzausgleich einsetzen, der wiederum rund ein Drittel unser festen Einnahmen 
ausmacht.  
 
Am 24. September 2005 wurde Landessuperintendent Dr. Noltensmeier in einem feierlichen Gottesdienst in 
Detmold aus seinem Amt verabschiedet und der mit großer Mehrheit von der lippischen Landessynode gewählte 
frühere rheinische Superintendent Dr. Martin Dutzmann in das Amt des lippischen Landessuperintendenten 
eingeführt. Die Lipper hatten mich gebeten, beim anschließenden Empfang für die Partnerkirche ein Grußwort 
an die Versammelten zu richten. Dr. Noltensmeier bleibt weiter Mitglied des Rates der EKD, was auch für uns 
nicht unwichtig ist.  
 
In diesen Tagen stellen sich die Brüder im pfälzischen Landeskirchenrat Gottfried Müller und Christian Schad in 
der pfälzischen Landessynode ihrer Wiederwahl in den Landeskirchenrat.  
 
Am vergangenen Wochenende haben wir in Berlin das 25. Jubiläum der Kirchengemeinschaft 
zwischen der damaligen EKU, der Anhalt 1960 beigetreten war, und der UCC der Vereinigten 
Kirche Jesu Christi in den USA in Berlin begangen.  
 
Neben mir waren die Brüder Jörg Natho, Weiden, und Matthias Kipp, Sandersleben, die Vertreter Anhalts. Eine 
besondere Freude war es, dabei unsere spezielle Partnerschaft mit der Pennsylvania Southeast Conference der 
UCC bei der Begegnung mit Conference Minister Dr. Russell Mitman und seiner Frau bekräftigen zu können. 
Wir haben dies Jubiläum ja im Frühjahr diesen Jahres in Anhalt gefeiert (vgl. Bericht Teil II, Pkt. 2).  
 



 25

Die inzwischen schon mehr als 10 Jahre dauernde Partnerschaft zur Tschechoslowakisch-
Hussitischen Kirche wird von uns fortgesetzt. Wir freuen uns, dass unser lieber Freund Patri-
arch i.R. Josef Spak wieder an unserer Synode teilnimmt.  
 
Patriarch Dr. Jan Schwarz ist im Sommer von seinem Amt zurückgetreten, für ihn wurde Bischof Klasek aus der 
uns besonders verbundenen Diözese Hradec Kralove zum „Kirchenverwalter“ eingesetzt.  
 
In diesem Jahr 2005 gedenken wir des 90. Jahrestages des Genozids an der armenischen 
Bevölkerung im damaligen türkisch-osmanischen Reich. Vor und während des I. Welt-
krieges wurden 1,5 Mio. Armenier aus ihrer Heimat deportiert, auf Todesmärschen umge-
bracht, bei Massenexekutionen ermordet. Damit wurde eine mehr als Jahrtausende alte 
christliche Kultur in Anatolien systematisch vernichtet. Die heutige Republik Türkei leugnet 
nach wie vor die Tatsache dieses ungeheuren Verbrechens am armenischen Volk und an unse-
rer Schwesterkirche, der Armenischen Apostolischen Kirche.  
 
Die Verbündeten des Osmanischen Reiches, insbesondere das Deutsche Reich, haben während des I. Weltkrie-
ges zu den Verbrechen am armenischen Volk geschwiegen. Sie haben ihre Verpflichtung zur christlichen Nächs-
tenliebe, zu Mitmenschlichkeit und zur Einhaltung der Menschenrechte ihren Kriegszielen und ihrer Kriegspro-
paganda untergeordnet. Angesichts solcher Verbrechen darf es kein Wegschauen und Schweigen geben. Das ha-
ben wir Deutschen gelernt. Und deshalb erkennen wir auch unsere geschichtliche Verantwortung, scheuen die 
aufrichtige Erinnerung auch an das Versagen und die Schuld unserer Vorfahren nicht.  
 
Damit es zu einer wirklichen Gemeinschaft zwischen den Völkern in Wahrheit und Versöh-
nung kommt, muss Schuld angenommen werden und Wahrheit deutlich ausgesprochen wer-
den. Deshalb haben wir kein Verständnis für die Haltung der türkischen Regierung, die 
nach wie vor die Tatsachen des Genozids am armenischen Volk leugnet, die Erinnerung an 
diese Tatsachen mit Strafe bedroht und übrigens auch Christen und christliche Gemeinden 
nach wie vor benachteiligt und das selbstverständliche Recht zur aktiven Religionsfreiheit 
vielfach vorenthält, während trotz alles öffentlich erklärten Laizismus des modernen türki-
schen Staates der Islam in jeder Hinsicht unterstützt und akzeptiert wird. Wir erklären hier 
ausdrücklich unsere Solidarität mit unseren christlichen Schwestern und Brüdern der Aposto-
lischen Armenischen Kirche.  
 
Ich bin deshalb auch dafür eingetreten, dass wir im Bundesland Sachsen-Anhalt einen Gedenkgottesdienst an-
lässlich des 90. Jahrestages des Genozids am armenischen Volk halten.  
 
Ich habe dies auch getan, weil der anhaltische Pfarrer und Theologe Ewald Stier (seit 1891 Kreispfarrvikar in 
Dessau, sei 1892 2. Pfarrer an St. Marien in Dessau, seit 1902 in Alten, seit 1917 Pfarrer in Schackstedt, von 
1925 – 1933 Pfarrer in Jeßnitz, Mitglied des Landeskirchenrates von 1920 – 1927 und von 1931 – 1933, ab 1933 
im Ruhestand) als Mitarbeiter und enger Freund von Martin Rahde („Die christliche Welt“), aktiver Förderer 
und Mitglied der liberalen Kirchenpartei „Freunde evangelischer Freiheit“ sehr viel für die Unterstützung der 
Verfolgten und gequälten Armenien getan hat.  
 
Er setzte sich seit der Jahrhundertwende bis in die 40er Jahre für die Förderung der deutsch-
armenischen Beziehungen ein, unternahm 1908 eine Reise nach Armenien und warb gemeinsam mit 
Martin Rahde auch später immer wieder für die materielle und ideelle Unterstützung des durch chris-
tenfeindliche Pogrome und durch den staatlich organisierten Völkermord bedrohten armenischen Vol-
kes. Seit 1919 war er Schriftleiter und seit 1944 stellvertretender Vorsitzender im Vorstand der 
deutsch-armenischen Gesellschaft.  
 
Neben dem berühmten Verteidiger des armenischen Volkes Dr. Johannes Lepsius gehörte auch Ewald Stier zu 
den Unterzeichnern einer vom Berliner Missionswerk und der Missionskonferenz des Zentralkomitees der Deut-
schen Katholiken initiierten Eingabe vom 15. Oktober 1915 an Reichskanzler von Bethmann Hollweg zugunsten 
der Armenier mit einem klaren Blick auf die Tatsachen.  
 



 26

Am 9. Dezember 2005 wird ein Gedenkgottesdienst im Rahmen einer Akademietagung in 
Anwesenheit des armenischen Erzbischofs in Deutschland zusammen mit Prof. Goltz (Halle), 
Direktor Stephan Dorgerloh, Bischof Axel Noack, Altbischof Leo Nowak, dem anhaltischen 
Kirchenpräsidenten und vielen anderen in Wittenberg stattfinden.  
 
Es ist dem Halleschen CDU-Bundestagsabgeordneten Dr. Christoph Bergner zu verdanken, dass ein vom 
Deutschen Bundestag mit großer Mehrheit angenommener Antrag zum Gedenken an das Massaker an den Ar-
meniern verabschiedet wurde.  
 
In diesem Jahr hatten wir auch an den 40. Jahrestag der „Ostdenkschrift“ der Evangelischen Kirche in 
Deutschland zu erinnern, mit dem sie einen wesentlichen Beitrag zur Aussöhnung der Deutschen mit ihrer Ge-
schichte durch wahrhaftiges Erinnern und zur Versöhnung mit dem polnischen Volk geleistet hat. Zugleich den-
ken wir auch an den Austausch der Briefe zwischen den polnischen und den deutschen katholischen Bischöfen 
unter dem Stichwort: „Wir vergeben und bitten um Vergebung“. 
 
Unser Verhältnis zur Römisch-Katholischen Kirche und zu unseren römisch-katholischen 
Schwestern und Brüdern in Christus ist für uns nicht zuletzt auch eine Bekenntnisfrage. Als in 
den reformatorischen Bekenntnisschriften verwurzelte unierte evangelische Kirche bekennen 
wir zusammen mit unseren orthodoxen, orientalischen, armenisch-apostolischen, römisch-
katholischen Schwestern und Brüdern mit dem altkirchlichen Bekenntnis unseren Glauben an 
„die eine, heilige, allgemeine und apostolische Kirche“ (Glaubensbekenntnis von Nizäa – 
Konstantinopel, s.o.). Das für das deutsche Wort „allgemeine“ im griechischen Urtext des 
Bekenntnisses gebrauchte Wort lautet katholikés. Evangelische Christen bekennen sich von 
ihren Grundsätzen her zur Zugehörigkeit zur Weltchristenheit, zur „allgemeinen“, d.h. ka-
tholischen Kirche.  
 
Nach Artikel 7 des Augsburgischen Bekenntnisses von 1530, das Fürst Wolfgang von An-
halt mit unterzeichnet und vertreten hat und das bis heute in Anhalt als Bekenntnis in Geltung 
ist, gehören zu dieser „katholischen“ Weltkirche alle Gemeinden, in denen das Evangelium 
gemäss der Heiligen Schrift und die Sakramente Taufe und Abendmahl gemäss ihrer ur-
sprünglichen Einsetzung durch Jesus Christus gefeiert und dargereicht werden.  
 
Zur Identität unserer Evangelischen Kirchegehört es, dass sie sich nicht von der Weltchristen-
heit abgespaltet und sich in Sonderlehren gefällt, sondern dass sie durch Glauben und Be-
kenntnis ihrer Gemeinden und Glieder wahrhaft „katholisch“, aber „nicht römisch-
katholisch“ ist.  
 
In den zurückliegenden Monaten haben in besonderer Weise Entwicklungen in der römisch-
katholischen Kirche dazu genötigt, auf der Grundlage des evangelischen Bekenntnisses Klar-
heit über die ökumenische Lage zu gewinnen. Der Ratsvorsitzende der EKD, Bischof Dr. 
Wolfgang Huber, hat die gegenwärtige Phase der ökumenischen Beziehungen in diesem Zu-
sammenhang als eine „Ökumene der Profile“ bezeichnet.  
 
Dabei geht es nicht um Abgrenzung oder Ausgrenzung, wohl aber darum, dass wir einander 
inzwischen schon so nahe gekommen sind, wie es sich unsere Väter und Mütter hätten kaum 
vorstellen können. Je näher man einander kommt, desto schmerzhafter spürt man auch die 
Unterschiede und Kanten. Sich daran zu stoßen, schmerzt. Gleichzeitig besinnt man sich auf 
seine eigenen Wurzeln und Identitäten und gewinnt so neue Sicherheit und Gelassenheit, um 
mit den Schwestern und Brüdern der anderen Kirchen auf dem Wege zur Einheit (in ver-
söhnter Vielfalt) weiterzugehen, auf den uns Jesus Christus gerufen hat und für den es keine 
Alternative gibt, soll unser Zeugnis und Bekenntnis vor der Welt nicht von Mal zu Mal un-
glaubwürdiger werden. So kann Bekenntnisklarheit und Zeugniswahrheit nur weiterhelfen. So 
wollen wir in den Ökumenischen Begegnungen und in der ökumenischen Zusammenarbeit 



 27

weiter das Gemeinsame stärken, indem wir den einen Glauben zu bekennen haben, weil wir 
an den einen Herrn gebunden sind. Wir werden die eine Taufe zur Vergebung der Sünden 
bekennen, weil uns der eine Geist leitet und regiert. Dabei wollen wir in unserer unmittelbar 
auf die Reformation zurückgehenden und melanchthonisch geprägten, bekenntnis-unierten 
evangelischen Landeskirche Anhalts, die auch ihre guten Erfahrungen mit der gestalterischen 
Kraft der Aufklärung gemacht hat, weiterhin Glaube und Vernunft, Aufklärung und be-
kennende Frömmigkeit, Einheit und Vielfalt, Offenheit und Eigenständigkeit , Freiheit 
und Solidarität, Glaubensfestigkeit und Toleranz beieinander halten. Wenn uns das gelingt 
– und das wird uns nicht wenig theologische Arbeit und geschwisterliche Mühe umeinander 
kosten - , dann ist mir um unseren weiteren Weg nicht bange. 
 
Ich danke Ihnen für Ihre Aufmerksamkeit! 
 


