St.-Johannis-Kirche = Dessau-Rof3lau

@E $S A UMY &
Theaterpredigten

EVANGELISCHE
ANuALTISCHES THEATER (@) DESsAU Landeskizehe Arhalts

zu ,,Nathan der Weise*
von Gotthold Ephraim Lessing

,Nathans Weisheit
im 21. Jahrhundert*

Sonntag, 11. Oktober 2009
14.30 Uhr

Predigt: Prof. Dr. Klaus-Peter Hertzsch (Jena)



4. Dessauer Theaterpredigt

zu Gotthold Ephraim Lessing ,Nathan der Weise"

am 11. Oktober 2009 in der Kirche St. Johannis Dessau
Premiere: 4. Oktober 2009 im Anhaltischen Theater Dessau

+Nathans Weisheit im 21. Jahrhundert”

von Prof. Dr. Klaus-Peter Hertzsch

Der Friede des Herrn sei mit euch allen. Gott hat uns nicht gegeben den Geist der Furcht, son-
dern der Kraft und der Liebe und der Besonnenheit. Amen.

Meine Damen und Herren, liebe Kirch- und liebe Theatergemeinde!
1. Erinnerung

Als der Zweite Weltkrieg zu Ende war, war ich vierzehn Jahre alt. Im April 1945 eroberten die
Amerikaner Eisenach. Im Juni kamen die Russen. Im Oktober sah ich zum ersten Mal das
Schauspiel ,,Nathan der Weise“ im Eisenacher Stadttheater, das Drama von einem Juden. In
den Jahren vorher, in denen ich aufgewachsen bin, begegneten uns die Juden in einer besonde-
ren Weise: vor allem dadurch, dass sie in der Stadt immer haufiger verschwanden. Immer weni-
ger von ihnen gab es unter uns, und niemand fragte: Wo gehen die alle denn hin? Warum fragte
niemand? Aus Feigheit? Nein, ich fiirchte, es war noch schlimmer. In Eisenach wie in ganz
Deutschland hatten die meisten Menschen die Vorstellung, diese Juden sind minderwertige Leu-
te, die da in unsrer Stadt herumlaufen, ... ahnlich wie heute die Nicht-Sesshaften, die Bettler, all
solche abgerissenen Gestalten.

Man hatte die Vorstellung: So sind eben diese Juden - ausgenommen natiirlich der gutige Sani-
tatsrat, den alle kannten; bei dem hitte man eine Ausnahme machen sollen, aber das ging leider
nicht. Unser Deutschlehrer sagte: ,,Schaut sie euch doch an, wie die aussehen!“, und er sagte
nicht dazu, dass dies das Aussehen war, das sie unter dem standig zunehmenden Druck des
Dritten Reiches machen, was es bedeutet hitte, wenn - wie im Drama - solch ein Jude ein deut-
sches Madchen, ein christliches, vor allem, wie man damals sagte, ein arisches deutsches Mad-
chen als Judenmadchen ausgegeben hitte unvorstellbar in seinen Folgen! So also begegnete uns
dies Volk. Und dass man sie damals aus dem Stadtinnern herausnahm, um Sauberkeit zu schaf-
fen wie heute manchmal in unsern Grof$stadt-Zentren die Asylanten und Drogenabhingigen,
dass man sie, wie es hief3, in Lagern konzentrierte, wo sie mit Zigeunern und Homosexuellen
arbeiten lernten, das wurde uns als sinnvolle Aktion auf unseren Lebensweg mitgegeben.

Zu Lessings Zeiten war die Verachtung der Juden natirlich bei weitem nicht derart grausig.
Immerhin musste Moses Mendelson, als er als junger Mann in die Stadt Berlin einziehen wollte,
um die halbe Stadt herumlaufen bis zu einem Tor, das fur Juden erlaubt war -fir Juden und fir
das Vieh: So-und-so-viele Kithe, wurde von der Torwache registriert, und drei Juden.

Und jetzt also im Stadttheater eine neue Welt: Zuerst Goethes Iphigenie reine Menschlichkeit.
Und dann das Schauspiel von einem wunderbaren, tiber allen Streit hinausgewachsenen weisen
Mann. Und das war ein Jude -fiir mich eine vollig neue Erfahrung. Dies Schauspiel war das
Hobhelied der Briiderlichkeit, das uns da vor Ohren und vor Augen kam. Und dies war fir uns
wie eine Befreiung. Es gab nach diesem schauerlichen Menschen mordenden Krieg eine Sehn-
sucht nach Gemeinsamkeit, nach dem Volkerverbindenden. Ehe in den nichsten Jahren der
Kalte Krieg begann, wurde die UNO gegriindet: United Nations - vereinte Nationen - ein wun-
derbarer Gedanke, eine Hoffnung, vergleichbar fast mit heute dem Friedens-Nobelpreis fiir



Prasident Obama. Es wird anders in der Welt- so sah damals unsere Hoffnung aus. Dafiir stand
der weise, der wunderbare Nathan.

Was uns freilich an ihm noch tiefer bewegte, war das, was er erzahlte: Dass die Christen seine
Frau und seine sieben Sohne erbarmungslos umgebracht hatten, Morder seiner Familie, und
dass dieser Mann trotzdem das Christenmadchen aufgenommen hat wie eine geliebte Tochter.
Das war grofs. Ich bin als Pastor ab und zu in der Sowjetunion gewesen, Gast der dortigen Kir-
che. Und unvergesslich ist mir, wie mir ein russischer Pfarrer, ein Baptist, berichtete, dass er wie
alle Russen drei Jahre lang unter der blutigen Walze der Hitlerarmee gelebt hatte und dass ihm
wie ungezahlten andern seine ganze Familie umgebracht wurde - unvergesslich, wie er mir, dem
Deutschen, die Hand gab und sagte: ,,In Christi Namen - wir sind und wir bleiben Briider.*

Natirlich hat Nathan getobt, geweint, die Christen verflucht. Aber dann, sagt er, hat in ihm
das Gottliche gesiegt, jene Weisheit, von der die jiidische Uberlieferung sagt, sie sei, als Gott die
Welt schuf, als seine Gehilfin daran beteiligt gewesen. ,,Gott, ich will, willst du nur, dass ich
will“, habe er gesagt, so berichtet Nathan, und erinnert damit schon an Christus in Gethsema-
ne: ,,Doch nicht, wie ich will, sondern wie du willst.“ Damit erreicht er eine Hohe der Mensch-
lichkeit, auf der die heutige Ethik und Moral noch nicht angekommen ist, sagt Lessing, sondern
auf die sie noch zugeht, die Hohe der Bergpredigt. Dabei ist Nathan nicht pessimistisch: Keine
der Religionen kenne tatsichlich die Wahrheit. Seine Uberzeugung ist vielmehr optimistisch:
Alle drei enthalten Wahrheit, nur jede auf ihre Weise. Denn sie haben ja alle denselben Vater
und gehoren also alle zu derselben Familie. Das etwas seltsame Happy End, dass plotzlich alle
miteinander verwandt sind -Onkel und Neffe, Bruder und Schwester -von der Regisseuren in
der Regel etwas kritisch behandelt -soll ein Bild dafiir sein: Geschwister in der Menschenfamilie
und damit alle gleichberechtigt, rufen sie sich zu: ,, Wir miissen, miissen Freunde sein!“ Und der
Klosterbruder entdeckt im Juden Nathan auch den Christen und Nathan im Christen den Ju-
den. Was mir in meinem Glauben wichtig ist, erkenne ich im andersgearteten wieder, ist Les-
sing tiberzeugt.

Die Vorurteilslosigkeit wird so fiir ihn zu einer entscheidenden Tugend. Und fiir uns wurde
dabei die Ring-Parabel zum Hohepunkt seiner Botschaft. Als von dem weiseren Richter in tau-
send, tausend Jahren die Rede war, erfasste uns ein Schauer; denn da trat jetzt etwas Neues an
die Stelle des uns aufgezwungenen Glaubens an ein tausendjihriges Reich: die Wahrheit.

2. Gegenwart

Ich glaube, es wire damals undenkbar gewesen, einen Juden Nathan auf der Bithne zu zeigen,
der so wenig iiberlegen und abgeklart gewesen wire, so emotional, so erregt, gelegentlich bei-
nahe zapplig. wie wir ihn am vergangenen Sonntag gesehen haben. Ich habe noch nie eine Na-
than-Auffithrung erlebt, die derart dramatisch aufgeladen war wie diese mit grofSflachiger Biih-
nenbewegung und erregt lautstarken Dialogen -am Rande bemerkt, fir dltere Zuschauer
manchmal auf Kosten der Textverstindlichkeit.

Ich habe mich gefragt, was war der Grund dafiir, die Absicht des Regisseurs? Zuerst fiel mir
Lessings frithe Shakespeare-Bewunderung ein. Jahrzehnte vor dem Nathan ist er iiberzeugt, das
GrofSe, das Schreckliche, das Melancholische sei auf der Bithne immer wirksamer als das Arti-
ge, das Zirtliche, Verliebte. Aber so eine eher handwerkliche Uberlegung konnte der Grund fiir
den Charakter der heutigen Inszenierung nicht sein.

Ich denke, der eigentliche Grund fiir diese zutiefst aufgewiihlte Darstellung ist eine innere
Spannung bei einer heutigen Nathan-Auffithrung: der Gegensatz zwischen damals und heute,
zwischen Lessings Vision und unsrer heutigen Wirklichkeit. Lessing geht von einer zunehmen-
den Gotteserfahrung der Menschheit aus, wir erleben dagegen eine deutlich riicklaufige. Les-
sings Vision ist eine zunehmende Menschlichkeit, eine wachsende Giite unter den Menschen.
Davon kann in unsrer spannungsreichen Welt nicht die Rede sein. Unsre Zeit hat ein neues



Wort erfunden: ,,Gutmenschen, ein Wort, das einen deutlich abfilligen Klang hat: etwas naiv
einfiltige Leute, die meinen, dass sie etwas mehr Giite unter den Menschen schaffen oder zu-
mindest anstreben konnen. In Bertolt Brechts Dreigroschenoper hat es dagegen vor Zeiten
schon geheiflen: ,,Ein guter Mensch sein, ja wer war's nicht gerne. Doch die Verhaltnisse, die
sind nicht so.

So erkennen wir in dieser Auffuhrung unsere eigene Zeit - im Hintergrund gezeigte Film-
Sequenzen unterstreichen das.

Zuerst wird deutlich: Es geht hier um einen Kriegszustand. Hier wird erbittert gekdmpft zwi-
schen Christen und Sarazenen um den Besitz des Heiligen Landes und das auf Kosten der an-
sassigen Bevolkerung. Das kennen wir heute auch. Zurzeit herrscht dort zwar ein Waffenstill-
stand. Aber noch vor Kurzem ist da offenbar ein christlicher Tempelherr begnadigt worden -
und alle andern jungen Kdmpfer? Die sind offenbar siamtlich hingerichtet worden. Und der
christliche Patriarch sinnt intensiv auf Attentate, Anschlige auf seine muslimischen Gegner. Ein
sehr labiler Frieden.

Und wir sehen eine Skala von Konflikten: Da ist zuerst Nathan selber, der scheinbar seine
Tochter einem Andern verweigert. Er hat freilich objektiv einsichtige Grunde. Anders schon
Daja , die das Geheimnis von Rechas Herkunft verrit. Sie tut es offenbar aus schlichter Einfal-
tigkeit in der Uberzeugung, Gott eigne einer bestimmten Gruppe von Menschen. Was wire das
fur ein Gott, sagt Lessing, der bestimmten Leuten gehort? Der Tempelherr geht schon weiter,
wenn er sich an den intriganten Patriarchen wendet. Thn treibt offenbar jugendlicher Trotz und
scheinbar verschmihte Liebe. Beim Patriarchen aber schldgt der Konflikt ins Unmenschliche
um: ,, Tut nichts, der Jude wird verbrannt.“ ,, Tut nichts, der Jude wird vergast* Hier urteilt
einunmenschlicher Ideologe.

Und nicht zufillig ist das hier ein Christ; denn an dieser Stelle wird besonders deutlich, wie weit
solch ein Urteil sich von einer Religion entfernt, die den Anspruch erhebt, eine Religion der
Liebe zu sein. Dieser Fanatiker geht so weit zu behaupten, was ein ,,Bubenstiick“, also ein
Verbrechen vor Menschen ist, sei das nicht vor diesem seinem Gott. Das ist die Argumentation
des Fanatismus. Bestimmten Menschen gegentiber sei das, was normalerweise ein Verbrechen
ist, nicht nur erlaubt, sondern geradezu geboten: Fiir Hitler bei Juden, aber auch bei Russen
und denen, die man damals Neger nannte. Bei Stalin die Revisionisten und Klassenfeinde. Und
heute bei Menschen, die in klar bezeichneten ,,Schurkenstaaten® leben. Dies die Skala, die Stu-
fenfolge der Konflikte.

Ich denke freilich: Am stiarksten zeigt sich diese Spannung zwischen Lessings Vision und unse-
rer heutigen Wirklichkeit bei der Vorstellung vom jeweils im Gang befindlichen Wettbewerb.
Erinnern Sie sich, wie die Konsequenz aus der Ring-Parabel hiefs? ,,Es strebe von euch jeder um
die Wette, die Kraft des Steins in seinem Ring an Tag zu legen!“ und dies durch ,herzliche Ver-
traglichkeit, Wohltun, innigste Ergebenheit in Gott“ - in Wettbewerb also um die stirkste Men-
schen- und Gottesliebe. Wette und Wettbewerb, Stichworte, die in unserer Welt eine zentrale
Rolle spielen: Hier haben wir es aber nicht mehr mit einem Wettbewerb zu tun um die hochste
Gottes- und Menschenliebe, sondern eher mit einem Wettbewerb um die kraftigste Selbst- und
Eigenliebe: Selbstverwirklichung, Selbstbewusstsein, Selbststandigkeit.

Hier strebe jeder darum, zur Spitze zu gehoren, zu Elite, zur Welt der Schumis und der Exzel-
lenz-Universitdten, sich mit Spitzenleistungen an die Spitze zu setzen und alle andern hinter sich
zu lassen -ein Wettbewerb in Wirtschaft und Politik, in Ausbildung und Kraftemessen, der Ge-
fahr lauft, dass Lessings aufscheinende Menschenliebe immer mehr in den Hintergrund riickt
und verloren geht. Deutliche Spannung zwischen Damals und Heute, zwischen Menschheits-
traum und Einzelsieg. Ich erzihle immer gern von einem Jungen, den ich vor Kurzem kennen
gelernt habe. Er stammt aus einer kinderreichen Familie und erzahlt mir: Zu Hause hiefS es



immer: Der kann gut malen, dafiir kann der gut singen, und die kann gut mit Blumen umgehen.
In der Schule aber heifdt es: Wer hat die hirtesten Fauste, die schnellsten Antworten, die cools-
ten Klamotten? Zu Hause sollte ich die Andern ergidnzen, in der Schule soll ich sie tiberholen,
abhingen, hinter mir lassen. Wandel der Zeiten, Wandel der Ideale. Wo steht Nathan 2009?

3. Alltagsweisheit

Wir haben in diesen Tagen und Wochen Wahlen erlebt, Landtagswahlen, Bundestagswahl. Da
wurde von Parteien und Vereinigungen diskutiert iiber die beste Wirtschaftsordnung und das
gunstigste politische System. Zu Lessings Zeiten wurde auch heftig diskutiert; aber damals wa-
ren es eher die Philosophen und die Theologen, und die stritten iiber die zutreffendste Deutung
der Wirklichkeit und die anzustrebende Weltordnung. Lessing war an solcher Diskussion na-
tiirlich kriftig beteiligt. Er hat dabei verschiedene Uberzeugungen durchschritten: In seiner
Kindheit ein strenges Luthertum, dann eine personliche Frommigkeit, wie die Herrnhuter Ge-
meinden sie iibten. Er war dann einer der wichtigsten Vertreter einer Aufklarungs- und Ver-
nunftreligion, die er freilich spater sehr drastisch eine ,,Mistjauche® nannte. In seinen spaten
Jahren entwickelt er eine sehr eigene Geschichts-Theologie.

Sein Gedanke ist: Gott zieht die Menschen im Lauf der Jahrhunderte zu sich empor: ,,Erzie-
hung des Menschengeschlechts“. So hat Gott das Judenvolk, ein ungeschliffenes, wildes Volk
emporgezogen bis zur Liebe zum Gesetz. Dann eine hohere Stufe: die Offenbarung in Christus,
eine Welt der Liebe, zu der die heutige Menschheit eher auf dem Weg als bei ihr schon ange-
kommen ist. Irgendwo in der Zukunft wird sie dann die Liebe ganz um ihrer selbst willen tiben.
So lauft fur Lessing zuletzt die Wirklichkeit der Welt auf ein unendliches Werden hinaus. Da-
bei, sagt Lessing, wird meine Erfahrung der Lebenswelt zugleich zur Gotteserfahrung. ,,Bin
ich“, sagt er, ,,so ist auch Gott. Er ist von mir zu trennen, ich aber nicht von ihm*.

Und so ist die zunehmende Gotteserkenntnis nicht eine Sache der Metaphysik, sondern eine
Sache der eigenen Gotteserfahrung. Und die Weisheit, die Gott uns schenkt, bekommt noch
einen eigenen Charakter: Sie wird zu einer Weisheit aller Tage, eine Alltagsweisheit. Die hebrai-
sche Bibel, das Alte Testament enthalt viele Biicher solcher Weisheit, eine Weisheit des tagli-
chen Lebens, die nun in den Synagogen, in den Judenschulen gelehrt, bedacht und getibt wird.
Aber auch das neue Testament besitzt einige solche Texte: zum Beispiel einen Brief, den der
Apostel Paulus an seinen jungen Freund und ehemaligen Schiler Philemon richtet. Da schreibt
er zu Beginn habe ich den Text schon einmal zitiert; ,,Gott hat uns nicht gegeben den Geist der
Furcht, sondern der Kraft und der Liebe und der Besonnenheit.“ Und wir erinnern uns an Na-
thans Aufforderungen: ,,Es strebe von euch jeder um die Wette, die Kraft des Steins in seinem
Ring - also die Kraft seiner Religion - an Tag zu legen!“ und ,,Es eifere jeder seiner unbestoch-
nen von Vorurteilen freien Liebe nach!“ Da sind sie also wieder, bei Paulus wie bei Nathan:
die Kraft und die Liebe.

Gotthold Ephraim Lessing und sein Nathan haben dem Vierzehnjahrigen damals durch diese
neue Botschaft von Geisteskraft und Menschenliebe Mut gemacht, als ein Geist der Furcht, ein
Geist der Verzagtheit tiber dem furchtbar schuldig gewordenen und ausgebrannten Deutsch-
land lag. Und auch in den sechzig Jahren dazwischen ist dieser Nathan mir auf verschiedenen
Bithnen begegnet, und ich habe seine Botschaft der Menschlichkeit gebraucht. Nicht weniger in
diesem Jubildumsjahr, in dem der grofSe Jubel nicht recht aufkommen will, brauchen wir sie;
denn auch bei uns regt sich aus mancherlei Griinden solch ein Geist der Furcht und der Ver-
zagtheit. Und dieser Geist hat Folgen. Verzagtheit heifst: Ich kann doch nichts machen, heifst
Passivitiat und Resignation, ich dndere ja doch nichts mehr. Der Geist der Verzagtheit macht
kraftlos.



Auf der andern Seite ist die Furcht, zu kurz zu kommen, zu den Verlierern zu gehoren, dass ich
abgehangt werde im Streit der Interessen. Nachstenliebe in Ehren, aber jetzt muss ich mir selbst
der Nichste sein. Der Geist der Furcht macht lieblos.

Paulus aber sagt: Diesen Geist hat Gott uns nicht gegeben. ,,Gott hat uns nicht gegeben den
Geist der Furcht®, der ist hausgemacht. Gegeben hat Gott uns vielmehr, sagt die Schrift, unsre
Begabungen und unsere Aufgaben in dieser Welt. Da ist die Kraft, und da ist die Liebe, und
nun kommt es darauf an, dass Beides im richtigen Gleichgewicht gehalten wird, ihr jeweils rich-
tiges MafS und Gleichgewicht erhilt. Dafiir sorgt die Besonnenheit, Nathans Alltagsweisheit.
Lieblose Kraft fiithrt zur Brutalitat. Kraftlose Liebe fiithrt zur Enttauschung. Die besonnene
Weisheit gibt ihnen ihr MafS. Die Wirtschaftskraft braucht die Nachstenliebe, die Solidaritit,
den Gemeinsinn, damit sie nicht entartet zum erbarmungslosen Verdriangungswettbewerb. Uns-
re Kinder sollen als "Erziehung des Menschengeschlechts" in ihr Leben mitbekommen Willens-
kraft und Liebesfahigkeit in der richtigen Bezogenheit auf einander. Und unsere Kirche braucht
die Kraft zur Mahnung und zum Aufbruch und zugleich die Liebe zu allen Menschen, vor allem
zu den Schwachen, den Armen und ihren Kindern. Fiir all das gilt: Gott hat uns nicht gegeben
den Geist der Furcht, sondern der Kraft und der Liebe. Und der Besonnenheit.

Und sei die Kraft noch so klein. Und sei es eine Liebe, die auf Wunder hofft.

Ich sehe jetzt vor mir Daniel Barenboim und sein Orchester aus Juden, aus Muslim und Chris-
ten, junge Leute aus Israel und aus Gaza. Und ich sehe Nathan, der einen winzigen Baum
pflanzt auf dem Schnittpunkt aller Grenzen. Und bei diesem Baumpflanzer erinnere ich mich
dabei an einen Muslim unter einer Palme im Libanon, der uns eine Sure aus dem Koran las und
danach einen ganz dhnlichen Text aus dem Psalter Israels, in dem es hiefS: ,,Wohl dem Men-
schen, der nicht sitzt, wo die Spotter sitzen, sondern hat Lust am Gesetz des Herrn und sinnt
uber seinem Gesetz Tag und Nacht. Der ist wie ein Baum, gepflanzt an den Wasserbichen, der
seine Frucht bringt zu seiner Zeit, und seine Blatter verwelken nicht, und was er macht, das
gerdt wohl.“

Zuletzt erinnere ich mich an ein Gleichnis Jesu von einem Mann, der den winzigsten Steckling
in den Boden senkt. ,,Wenn der aber gewachsen ist, so ist er grofSer als alle Straucher und wird
ein Baum, dass die Vogel unter dem Himmel kommen und wohnen in seinen Zweigen.“

Und der Friede Gottes, der hoher ist als alle Vernunft, bewahre unsere Herzen und Sinne in
Christus Jesus. Amen.



