St.-Johannis-Kirche =z Dessau-Rof3lau

@E SSAUER | §
Theaterpredigten s

EVANGELISCHE
AnmArTISCHES THEATER @ Drssau Landeskirche Anhalts

zur Oper ,,Elektra‘
von Richard Strauss

,Mein ist die Rache!*

Sonntag, 17. Mai 2009
14.30 Uhr

Predigt:
Kirchenprdsident Joachim Liebig



Theaterpredigt iiber ,Elektra“
am 17. Mai 2009 in der St.-Johannis-Kirche Dessau

von Kirchenprasident Joachim Liebig

Gnade sei mit Euch und Friede von Gott, unserm Vater!
Was fiir ein Werk!
Was fur eine Inszenierung!

Die ,,Elektra“ in der genialen Autorenschaft von Strauss und Hofmannsthal als Schlusspunkt unter

Johannes Felsensteins Wirken hier in Dessau! Alles passt zusammen - alles gehort zusammen:

- das Stiick mit den Wurzeln in der Antike gibt Felsenstein die Moglichkeit, die brachiale Wucht sei-

ner inszenatorischen Fahigkeiten zum Leuchten zu bringen
- die Uberragende Musik

- die Kunstler

- die Ausstattung

- das Biihnenbild - alles passt!

Gonnen wir uns einen begeisterten Blick auf das Stiick, sein Thema und einige weitere Aspekte.
Dazu der Vollstandigkeit halber zunachst der Inhalt: Agamemnon wird durch Aegisth - den Liebhaber
seiner Frau Klytamnestra - ermordet. Die bei Hof verbliebenen Tochter Chrysothemis und Elektra
leben unter der Spatwirkung dieser Tat. Die weitere Schwester Iphigenie erleidet ein anderes
Schicksal, das fur uns heute nicht bedeutsam ist. Der Sohn Orest musste in friihen Zeiten den Hof
verlassen. Seine Schwester Elektra lebt allein aus dem Gedanken der Rache fiir ihren Vater Aga-
memnon. Alle Hoffnung setzt sie dabei auf ihren Bruder Orest, der diese Rache vollziehen muss.
Strauss und Hofmannsthal nehmen diese Elemente aus Sophokles Tragodie auf und verarbeiten sie
zu einem ganz eigenen Opernereignis. Musikalisch und inszenatorisch werden dabei damals bekann-
te Grenzen deutlich Uiberschritten. Die Grenziiberschreitung musikwissenschaftlich zu deuten wiirde
mich jedoch weit vor die vorderen Linien meines Wissens fuhren. Diesen fir mich unsicheren Grund

vermeide ich.

In den Mittelpunkt einer ersten Uberlegung stelle ich daher eine ganz andere Frage: Was ist im Kern
Elektras Motivation? Das Stiick selber liefert darauf nur Hinweise, keine Antworten. Ein erster Hin-

weis liegt bereits am Anfang: ,,Agamemnon! Agamemnon! Wo bist Du, Vater!“

Als Frau - vielleicht als junge Frau - klingt diese Frage wie die eines verlassenen Kindes. Hofmanns-
thal nimmt damit - wie Orbons richtig bemerkt - eine Psychologisierung, besser Psychopathologisie-
rung des Mythos vor. Unstrittig dabei der Zusammenhang zwischen Freuds Studien iiber Hysterie aus

dem Jahr 1895 und ihre Wirkung auf eine ganze Epoche der Geistesgeschichte an der Schwelle zum



20. Jahrhundert. Fir die Fahndung nach dem Motivationskern Elektras fiihle ich mich daher auf si-
cherem Boden, einen Neofreudianer zu Rate zu ziehen: Erik Homburger Erikson (1902 in Frankfurt
bis 1994 in Harwich (Massachusetts)).

Wie kein Zweiter hat es mir Erikson ermoglicht, mit seinem Konzept der Identitatsbildung mich sel-
ber zu deuten. Erikson scheint mir tauglich zu sein, auch Elektras Motivation zu begreifen. Erikson
geht von einem Stufenmodell der psychosozialen Entwicklung aus. Die Identitat eines Menschen
entwickelt sich danach in Stufen, die einen je eigenen Erfahrungsschwerpunkt haben. Lassen wir die
Fortfuhrung und Diskussion seines Ansatzes innerhalb der Psychologie weiterhin unberiicksichtigt.
Nach Eriksons Modell liegt bei Elektra eine im Kern gestorte Identitatsbildung vor. Wahrend einer
frihen Lebensphase, die Erikson bis zum 6. Lebensjahr ansetzt, wird der Tochter der Vater durch
ein Mordkomplott entzogen. Damit bricht die auf organischen Zuwachs angelegte Identitatsbildung
des Kindes an dieser Stelle ab. Die entscheidenden Erfahrungen dieser Tragodie pragen fortan die
Lebensdeutung des heranwachsenden Madchens. Anstelle der Erweiterung der Identitat zu einer
erwachsenen Personlichkeit tritt das Motiv der Rache als Lebensbegrindung. Ganz anders die
Schwester: Zu Recht formuliert Pieper: ,In Chrysothemis entwarf Hofmannsthal die psychologische
Gegenfigur zu Elektra und formulierte die angstlich-unselbstandige Frau, die dem Vergangenen mit
Vergessen begegnet und ein erfiilltes ,,Weiberschicksal herbeisehnt““. Beide Schwestern sind auf je
eigene Weise in ihrer Identitatsentwicklung gestort und zeigen die dabei typischen Verhaltensauffal-
ligkeiten. Das atemberaubende Finale ist dafiir der nachdriicklichste Beweis. Noch einmal Pieper:
,Der trunkene Taumel des namenlosen Tanzes wandelt die lebenslange Selbstaufgabe in eine apo-

theotische Selbstfindung durch ihr Opfer*.

Damit stellt sich fiir den Opernbesucher eine erste Frage. Ganz unscheinbar kommt sie daher und
tragt doch existenzielle Sprengkraft in sich (wie anders konnte es bei groBer Kunst sein?!). ,Wie
steht es um meine eigene Identitat?*“ Mit anderen Worten: Was bestimmt mein Tun und Handeln im
tiefsten Grund? Folgen wir Freud, so ist es eine Mischung aus Triebhaftem und liberwdlbender Erzie-
hung. Folgen wir neueren Erkenntnissen der Physiologie, sind wir genetisch determiniert. Ich aber
stehe hier als Theologe, als Christ. Daher setze ich diesen Antworten eine andere entgegen. Ob wir
wollen oder nicht, im Tiefsten bestimmt unser Leben die Frage nach Gott. Selbst indem ich Gott

leugne oder sogar schon die Frage nach ihm leugne, hat diese Antwort Lebenswirkung.

Fir Elektra spielen die Gotter keine Rolle. Hofmannsthal will die Antike nicht in ihrer klassischen
Form restituieren. Vielmehr geht es um eine nach Maoglichkeit allgemein giltige Darstellung psychi-
scher Dramatik. Auf der Linie seiner Zeit ist Gott dabei nicht relevant. Seltsam modern mutet uns
diese Haltung an. Aber gerade darum bleibt Elektra in ihren Zwangen gefangen - die Befreiung durch

den Glauben ist ihr wesensfremd.
In einem zweiten Schritt will ich eine kanzelgemafRe Deutung wagen.

Zwei Begriffe spielen fiir das Werk eine zentrale Rolle: Die Rache und das Blut. Es ist die Blutsver-
wandtschaft, die alle zentral handelnden Personen miteinander verbindet. Selbst der nicht prasente
Agamemnon ist - gebunden durch das Blut - die eigentliche Hauptfigur des Stlicks. In allen Kulturen
spielt das Blut eine wichtige Rolle. Die frilhe Religiositat des Menschen sah im Blut den zentralen

Sitz der Personlichkeit. Im hebraischen Original ,Nafasch®“ geheiBen, ist fir das AT das Blut der

3



wahre Sitz des Lebens. Bis hinein in die ritualisierte Schlachtung von Tieren im Judentum und im
Islam hat dieser Gedanke bis heute Bedeutung. Das Blut dicker als Wasser sei, ist dazu die volkstiim-
liche Entsprechung. Die geheime Bindung des Blutes, der Verwandtschaft - im Unterschied zu Goe-
thes intellektueller Wahlverwandtschaft - bindet die Handelnden in klassisch-tragischer Weise.
Elektra fuhlt sich getrieben durch das vergossene Blut des Vaters. In ebenfalls seltsam aktueller
Esoterik behangt sich ihre Mutter mit Steinen. Die wahre Erlosung erwartet sie jedoch ebenfalls aus
dem Blutopfer: ,,Ich finde mir heraus, wer bluten muss, damit ich wieder schlafe.“ Dazu Elektra:
»Was bluten muss? Dein eigenes Genick, wenn Dich der Jager abgefangen hat!“ Die von den Figuren
dem Blut zugeschriebene Macht wird hier exemplarisch deutlich. Das Bihnenbild der Felsen-

stein’schen Inszenierung raumt daher vollig zu Recht dem Blut eine zentrale optische Prasenz ein.

Die Blutsverwandtschaft als Organisationsform des Sozialen fiihrt also weit zuriick in eine vorstaatli-
che, ja vorzivilisatorische Periode. Gleichwohl hat sie zu allen Zeiten Bestand. In Zeiten staatlichen
Zerfalls, in Zeiten von Anarchie und Krieg bilden die Familien den haufig nur allein Ubrigbleibenden

Organisationsrest von Gemeinschaft.

Integraler Bestandteil dieser archaischen Gemeinschaftsform ist eine Basisjustiz. Sie heiBt: Rache.
Das Verbrechen an eigener oder fremder Blutsverwandtschaft fuhrt unweigerlich im Gegenzug zu
vergleichbarem Ergehen. Die Aktualitat solcher archaisch - vorzivilisatorischen Haltungen bis hinein
in deutsche Subkulturen ist verstorend, erschreckend und vollstandig inakzeptabel. Die Beispiele fur
Rache aus Staatsraison und ihre selbstzerstorerische Kraft reichen bis heute heute - namentlich
nach 9/XI,. Der entscheidende zivilisatorische Schritt liegt in der Ubernahme der Rache durch Gott.
In der groBen Abschiedsrede des Mose (5. Mose 32) steht dazu der entscheidende Satz: Die Rache ist
mein; ,,Ich will vergelten zur Zeit, da ihr FuB gleitet; denn die Zeit ihres Unglucks ist nahe, und was
Uber sie kommen soll, eilet herzu.” In einem Selbstgesprach des Mose erlautert Gott seine Motive
des andauernden Heils fir sein Volk. Die urspriingliche Bezeichnung ,,Vergeltung“ verscharft Luther
in seiner Ubersetzung berechtigterweise zu ,,Rache*; Vergeltung ist als Aussage zu schwach; klingt
eher nach einer Geschaftsbeziehung. Offen bleibt dabei die Tiefe des Begriffes ,,Rache“ mit der
tiefenpsychologischen Menschheitseinsicht, wie sehr der Racher sich selber schadigt. Elektra ist das

uniibertroffene literarische und gesamtkiinstlerische Opus liber die Selbstzerstorung der Rache.
Der Racher wird sein eigenes Opfer.

Diese Erkenntnis macht selbst vor Gott nicht halt. Indem Gott gewissermaBen die Rache der Siinde -
ein anderes Thema von grundstirzender Bedeutung - auf sich nimmt, muss er sterben. Die archai-

sche Rechtsordnung ist damit wieder hergestellt.

Allein: Gott bleibt dann nicht im Tod. Der beispielsweise bei Wagners ,,Ring* auch fur die Gotter
unerbittlich geltende Rechtszustand wird in Kreuz und Auferstehung liberboten. Als Rechtsherr un-
terwirft sich Gott seinem Recht und Uberbietet es, indem er den Tod beendet. Damit setzt eine
vollstandig neue Rechtsordnung ein, in der Rache keine Rolle mehr spielt. Im Romerbrief nimmt
Paulus das Rachewort aus dem 5. Mosebuch auf und lasst die neue Rechtsform konkret werden:
,vergelte niemals Boses mit Bosem. Seid auf Gutes bedacht gegeniiber jedermann. Ist’s moglich,
soviel an euch liegt, so habt mit allen Menschen Frieden. Racht euch nicht selbst, meine Lieben,

sondern gebt Raum dem Zorn Gottes; denn es steht geschrieben: Die Rache ist mein; ich will vergel-

4



ten, spricht der Herr. Vielmehr, wenn dein Feind hungert, gib ihm zu essen, dirstet ihm, gib ihm zu
trinken.“ (Rom 12,17 ff.) Mit diesem Ansatz ware sowohl Sophokles” Ursprungswerk als auch die

Strauss’sche Elektra vollstandig gegenstandslos (und vermutlich auch vollkommen langweilig)

3. Moglicherweise haben sie zu Recht erwartet, dem Rachegedanken Elektras von einem Pfarrer das
Friedensmodell des Romerbriefes entgegengestellt zu bekommen. Insoweit mochte ich lhre Erwar-
tungen auch nicht enttauschen. Dabei bleibt jedoch die Frage offen, warum Elektra - namentlich in
dieser herausragenden Inszenierung - uns fasziniert. Selbst die moglicherweise gewagte psychologi-
sche Deutung mit Erikson antwortet darauf nicht. Die zentrale Antwort auf diese Frage liegt in uns
selbst.

Als Christ sage ich, der Mensch ist nicht gut! Dazu leihe ich mir die Worte Gottes aus dem 1. Buch
Mose im 8. Kapitel: ,,Denn das Dichten und Trachten des menschlichen Herzens ist bose von Jugend
auf.” Das ist die anthropologische Grundaussage unseres Glaubens uber uns selbst. Sie fordert zu

vehementem Widerspruch oder gar gekrankter Emporung heraus. Dennoch ist sie wahr.

Staatsideologien unserer Tage fuBten auf dem Gegenmodell, der Mensch sei im Grunde gut. Es seien
nur die Verhaltnisse, die ihn auf Abwege brachten. Das Ergehen dieser Staatsmodelle mag Nachweis
genug Uber den grundsatzlichen Irrtum sein. Als Christ nehme ich im Gegenteil in Anspruch, ohne
Selbsttauschung als allererstes mich selbst zu sehen. In uniibertroffener Weise gelingt es Hofmanns-
thal im Text und Strauss in der Musik und Felsenstein in der Inszenierung das differenziert Bose des
Menschen vor Augen treten zu lassen. Das Gesprach Elektras mit ihrer Mutter - die flirrende Schein-
heiligkeit Elektras, um der Mutter dann umso tiefer das verbale Beil ins Genick zu setzen. Die ge-
spielte Zuneigung Elektras, um die Schwester zu einem Mord an der eigenen Mutter zu uUberreden.

Text und Musik dokumentieren die perfide Boshaftigkeit und die Abgriinde der menschlichen Seele.

Und das Gute? Und die Liebe? Und das Mitgefiihl? Das alles kenne ich - Gott sei Dank! Aber sind wir
uns unserer selbst tatsachlich so gewiss, vollstandige Selbstlosigkeit fiir uns in Anspruch zu nehmen?
Die Geschichte des christlichen Glaubens kennt eine scheinbare Selbstlosigkeit, die im Grunde von

einem ins Jenseits verschobenen Lohn lebt.

Es ist ein wesentliches Ergebnis der Reformation, diesen Zusammenhang zu erkennen und aufzulo-
sen. Wir konnen mit Gott keine Geschafte machen. Soweit es unser Verhaltnis zu Gott betrifft, ist
unser Ergehen mit unserem Tun unverbunden. Ganz gleich was wir tun, Gott hat es zuvor schon fiir
uns getan. Sogar die scheinbare Friedfertigkeit der Romerbriefpassage miindet in dem Satz: ,,Wenn
deinen Feind hungert, gib ihm zu essen ..., wenn du das tust, so wirst du feurige Kohlen auf sein
Haupt sammeln.“ Selbst im Guten liegt das Bose. Im Bosen allerdings liegt nichts Gutes; auch das
eine Frage von brennender Aktualitat. Sowohl Klytamnestras Versuche der Selbsterlosung durch
immer neue blutige Opfer und andere Abwege der Esoterik, Chrysothemis Versuch der Verdrangung,
und erst recht Elektras Identitatsfindung im Tod sind vollstandig untaugliche Mittel der Wirklich-

keitsdeutung und Lebensaneignung.

Wir sind allzumal Siinder - sagt Luther. In ganzer Harte muss dieser Satz, diese Erkenntnis ertragen
werden. Und dann korrespondiert sie mit der Fortsetzung: Wir sind allzumal gerechtfertigt. Damit

ist die ganze Spanne menschlichen Lebens - die ganze Tiefe menschlicher Existenz in ihren Eckpunk-



ten beschrieben. Dazwischen spannt sich das Leben in seiner ganzen furchtbaren, brutalen Gewalt
und seiner wunderbar Seelen-nahrenden Schonheit. GroBe Kunst ist in der Lage, in ihrer je eigenen
Weise einen Spiegel vorzuhalten. Darin erkennen wir uns und konnen uns deuten. Einen Rahmen fir
die Deutung bietet die Kunst jedoch nicht. Sie ist immer nur Ausdrucksform in vorgegebenem Rah-

men. Zu ihren Zeiten je eigene Tabubriiche andern daran nichts.

Im Angesicht der Malerei von Lukas Cranach hier in dieser Kirche und in Erinnerung an eine Elektra
von dauerhafter inszenatorischer Gite kann mein Blick jedoch immer wieder nur auf das schlichte
Kreuz fallen. In ihm sind alle Geheimnisse des Lebens aufgehoben. Aus der Selbstzerstorung wachst

die Ewigkeit.

Fir Sie, fur mich und auch fir Elektra.
Das glaube ich.

Amen

Und der Friede Gottes, der hoher ist als alle Vernunft, bewahre unsere Herzen und Sinne in Christus

Jesus! Amen



