Dr. Dirk Pilz, ThomasstralRe 67, 12053 Berlin, Tel.: 030 29 0 007 70. Urheberrechtlich geschiitztes Material. Kein Nachdruck, auch in
Ausziigen, ohne Genehmigung.

St.-Johannis-Kirche Dessau-Rof3lau

(DESSAUER | |||
Theaterpredigten &

Lande
Anhalts

zu ,,Doktor Mabuse*

Schauspiel frei nach Motiven von
Norbert Jacques und Fritz Lang

,Der tolle Mensch*

Sonntag, 17. Oktober 2010
14.30 Uhr

Predigt: Dr. Dirk Pilz (Berlin)



Dr. Dirk Pilz, ThomasstralRe 67, 12053 Berlin, Tel.: 030 29 0 007 70. Urheberrechtlich geschiitztes Material. Kein Nachdruck, auch in
Ausziigen, ohne Genehmigung.

Theaterpredigt Dessau, St. Johannis: "Der tolle Mensch"
(17. Oktober, 14.30 Uhr)

Liebe Gemeinde, werte Gaste,

wenn in einem Gottesdienst vom Superverbrecher gesprochen wird, ist, in der Regel
jedenfalls, nicht der Doktor Mabuse gemeint, sondern "der grofle Drache", von dem wir
in der Offenbarung des Johannes lesen, "die alte Schlange, die da heifdt: Teufel und
Satan, der die ganze Welt verfiihrt". Die biblischen Geschichten tiber den Teufel sind ja
vielfdltig, durchaus auch widerspriichlich; er erscheint aber immer als das, was er dem
griechischen, in der Bibel aufgenommenen Begriff "diaboloi" nach bereits ist: der
Durcheinanderbringer. Der Teufel ist der Widersacher und Verfiihrer, ist also diejenige
Kraft, die alles durcheinander wirft, nicht zuletzt alle Definitionen tiber das Teuflische
selbst. Die Bibel kennt deshalb viele Namen fiir diese alte, bekanntlich bereits im
Paradies aktive Schlange, neben Teufel und Satan auch die Namen Beelzebub, Luzifer

oder Beliar.

Was der Teufel, das Bose eigentlich ist, hat also bereits die Autoren der Heiligen Schrift
beschiftigt, und es beschéftigt uns bis heute. Nicht ohne Grund. Das Bose ldsst sich ja
auf keinen Namen bringen. Alle Jahrhunderte, die Gott bislang werden lief}, haben auf
ithre Weise versucht, dem Teufel mit einer Definition zu kommen, und wie alle
Definitionen sind auch diese der Versuch, den Schrecken zu bannen, der vom Teufel
ausgeht. Fiir Martin Luther war der Teufel einer, der "immer ein gespannt Armbrust und
geladen Buchsen" hat, mit der er auf uns zielt, und zwar so, "dass er uns schiefle mit
Pestilenz, mit Krieg, Feuer, mit Hagel, mit Ungewitter". Der Teufel hat hier, aus heutiger
Perspektive, beinahe noch etwas trostlich Handgreifliches: Er tritt bewaftnet auf, als ein
Krieger, den es zu bekdmpfen gilt. Allerdings sal auch fiir Luther bereits dieser
Armbrust-Verbrecher im Herzen des Menschen, gehorte der Teufel also zum irdischen
Dasein dazu. Als bloRes dualistisches Gegeniiber Gottes hat er sich den Teufel nicht
vorgestellt. Das macht es natiirlich kompliziert, und ein knappes halbes Jahrtausend
spater ist der Teufel zu einer entsprechend komplexen Angelegenheit geworden. Thomas
Mann lasst ithn in seinem Roman "Doktor Faustus" als gebrochene Fiktion, als

Spiegelung auftreten, als ein dem Menschen notwendiges Kunstprodukt. "Durchtrieben"



Dr. Dirk Pilz, ThomasstralRe 67, 12053 Berlin, Tel.: 030 29 0 007 70. Urheberrechtlich geschiitztes Material. Kein Nachdruck, auch in
Ausziigen, ohne Genehmigung.

ist auch dieser Teufel, so durchtrieben sogar, dass er sich zum Sachwalter der Kunst
erklart: "Meinst du", fragt er den deutschen Tonsetzer Adrian Leverkiihn, den
Protagonist in Manns Roman, "meinst du, dass je ein irgend belustigendes Werk
zustandegekommen, ohne dass sein Macher sich dabei auf das Dasein des Verbrechers
und des Tollen verstehen lernte?" Der Teufel als der Tolle, der Verriickte und Verbrecher,
ohne den es, laut Thomas Mann, keine Kunst und tibrigens auch keinen Gott gibt. Denn
der Teufel ist der notwendige Mitspieler im Spiel des Lebens. "Wie ein Schauspieler" tritt
er auf, heifdt es im Roman. Wie ein Schauspieler allerdings, der mit seiner Rolle

gleichsam ernst macht.

Der Teufel als Schauspieler, als Verfiihrer, als Vorspieler eines und mit dem Bosen, ein
Boses, das genauso abstofiend wie faszinierend ist. Davon erzahlt auch "Doktor
Mabuse", die Urauffithrung von André Biicker hier am Theater zu Dessau. Es hat
philosophischen, auch theologischen Witz, dass wir in ihr zu Beginn erst in ein wahrlich
teuflisches Durcheinander der Verbrecher-Definitionen gestiirzt werden, in einen Strudel
der Begriffe, um danach in einen rauschhaften Theaterabend verwickelt zu werden, der
uns ein Spiel im Spiel iiber das Spielen mit menschlichen Sehnsiichten und Angsten
zeigt. Es ware ja alles ganz einfach und wahrscheinlich auch langweilig, wenn das Bose
bos und das Gute gut ist, wenn sich die Welt, die Menschen, die Verhaltnisse in solche
Schubladen stecken liefen. Die Wahrheit ist: Es gibt weder das nur Gute noch das nur
Bose, es gibt weder solche Schubladen noch eine Welt noch solche Menschen und
Verhéltnisse, die sich entsprechend einordnen lieRen. Es gibt sie, zum Gliick, auch in

dieser Inszenierung nicht.

In ihr ndmlich begegnen Figuren, die ungreifbar bleiben, die, so vermute ich, bewusst
uneindeutig sind, um sie als Spielball ihre Angste und Sehnsiichte, der Verhaltnisse und
thres Zeitalters kenntlich zu machen. Sie sind dabei mitunter so uneindeutig, dass man
sich fragt, was sie in einzelnen Szenen iberhaupt zu suchen haben, aber auch das gehort,
vielleicht, zum Kennzeichen jener Zeit, die wir die unsrige nennen. Das Auf- und
Abtreten der Figuren, ihr Sein und Scheinen folgt jedenfalls einer dramaturgischen
Logik, die nicht den Gesetzen der Rationalitdt unterworfen ist, sondern einem Prinzip
folgt. Dieses Prinzip trdgt den Namen Mabuse. Doktor Mabuse, der interessanterweise
nie beim Namen genannt wird, ist hier damit die Figur eines BOsen, das wie unser

sdkulares Zeitalter selbst ist, ndmlich schizophren. Schizophren, indem es sich einerseits



Dr. Dirk Pilz, ThomasstralRe 67, 12053 Berlin, Tel.: 030 29 0 007 70. Urheberrechtlich geschiitztes Material. Kein Nachdruck, auch in
Ausziigen, ohne Genehmigung.

als aufgeklart und gottfern versteht, andererseits aber immer wieder von seinem eigenen
Unglauben abzufallen vermag und — man mochte sagen — ddmonischen
Verfithrungskriften erliegt, Kréften etwa, die aller Aufklarung spotten, Kraften des

Dualismus und der Vereinfachung etwa.

Wir befinden uns, nur als ein Beispiel, schlieflich nach wie vor in einem Krieg gegen den
Terror, der so nicht gefiihrt werden kOnnte, wenn er sich nicht einer vorsatzlich
vereinfachenden Konstruktion bediente, die auf der einen Seite den guten, die
Demokratie und Freiheit verteidigenden Westen und auf der anderen den
fundamentalistischen, bosen Terrors lokalisiert. Dass es in dieser Konstruktion gewaltig
knirscht, bemerken inzwischen sogar ihre heftigsten Verteidiger. Dass sie aber dennoch
groflen Reiz hat, werden auch ihre Kritiker zugeben miissen: Sie lebt von der Verfithrung
des Vereinfachens, von der Sehnsucht nach Ordnung und Ubersicht. Dass darin die
Sehnsucht nach einem Fiihrer steckt, einer Leitfigur, die uns die Denk- und
Differenzierungsarbeit abzunehmen verspricht, an die wir unsere Verantwortung fiir die
Schopfung und den Mitmenschen gleichsam delegieren kdnnen, auch das zeigt — und
kritisiert — die Inszenierung von André Biicker, die nicht nur an diesem Punkt eminent

politisch ist.

Das ist auch, meine ich, die entscheidende Verbindung zu Fritz Langs Film "Doktor
Mabuse", der seinerseits diese politisch hoch explosive Sehnsuchtsstimmung aufgriff und
Anfang der Zwanziger Jahre auf den Nationalsozialismus bereits voraus wies. "Es ist der
Film der Zeit", konnte man damals in der Presse lesen, "einer aus den Fugen geratenen
Zeit, die Helden- und Verbrechertum durcheinander wirbelt. Einer Zeit, die von
Begierden und Spekulationen geschiittelt ist und von Schlagworten genarrt. Und die
dennoch zugleich die kaltbliitigsten Herzen, die originellsten Hirne und die vollendetsten
Mechanismen gebiert. Die ganze Spielwut der Zeit, der Borsentaumel, die Verlogenheit

einer entarteten Gesellschaft, all das ist geschickt verewigt."

Man konnte dies tiber die Inszenierung heute wieder genauso schreiben, zumal sie am
Anfang die beriihmte Sein-oder-Nichtsein-Frage aus dem "Hamlet" zitiert, dem Drama
uber Zeiten, die aus den Fugen sind, schlechthin. "Doktor Mabuse", die Dessauer
Urauffiihrung, ist nicht nur ein "Spiel mit Menschen in unserer Zeit", wie sie im

Untertitel heif3t, es ist ein Spiel tiber den Mensch zu allen Zeiten, der vom Bosen nicht



Dr. Dirk Pilz, ThomasstralRe 67, 12053 Berlin, Tel.: 030 29 0 007 70. Urheberrechtlich geschiitztes Material. Kein Nachdruck, auch in
Ausziigen, ohne Genehmigung.

lassen kann. "Wer ist Mabuse?" heifdt der im Internet entstandene Produktionsblog zur
Inszenierung; er konnte auch heiflen: Wer ist der Mensch? Der Internetblog gibt seine
Antwort, indem er Nachrichten tiber und Eindriicke von einer Welt dies- und jenseits der
Theaterproben versammelt, die allesamt Nachrichten aus dieser unserer schizophrenen
Welt sind.

Einmal taucht dort auch ein Zitat von Karl Marx auf. "Das, was wir in dieser Welt das
Bose nennen", so Marx, "das moralische so gut wie das natiirliche, ist das grofRe Prinzip,
das uns zu sozialen Geschopfen macht, die feste Basis, das Leben und die Stiitze aller
Gewerbe und Beschéftigungen ohne Ausnahme; hier haben wir den wahren Ursprung
aller Kiinste und Wissenschaften zu suchen; und in dem Moment, da das Bose aufhorte,
miusste die Gesellschaft verderben, wenn nicht gar ganzlich untergehen." Abgesehen
davon, dass Marx hier die These von Rousseau umdreht, demzufolge es der
Gottesglaube ist, ohne den eine Gesellschaft untergehen miisste, macht Marx das Bose
zu dem, was es heute zu sein scheint: zum Angstherd, der die Menschen verbindet, zum

Ursprung, der verbindet.

Deshalb wahrscheinlich zieht das Bose uns in seinen Bann — und vielleicht haben wir
darin bereits den ganzen Teufel, obwohl wir, als freie Menschen, die wir sein wollen,
nichts so sehr verabscheuen wie die Fesseln eines Bannes. Das ist das Paradox des Bosen.
Goethe hat es einst ganz gut getroffen, als er seinen Mephisto reimen lief3: "Ich bin der
Geist, der stets verneint! Und das mit Recht, denn alles, was entsteht, ist wert, dass es
zugrunde geht. Drum besser wér's, dass nichts entstiinde. So ist denn alles, was ihr

Stinde, Zerstorung, kurz das Bose nennt, mein eigentliches Element."

Der Teufel lasst sich, heifdt das aber noch einmal, auf keinen Reim bringen — gerade das
macht ihn attraktiv. Und Gott? Gott entzieht sich auch der einfachen Zuschreibung; das
ist eine der Gemeinsamkeiten zwischen Gott und Teufel. Es gibt andere, die uns die
heiligen Schriften zumuten, zum Beispiel jene, dass Gott keineswegs nur der liebe Onkel

ist; er ist auch der rachende, fordernde, richtende Gott.

Und dennoch, das vor allem ist mir hier mit dieser Theaterpredigt wichtig, die
Unterschiede zwischen Gott und Teufel sind das Entscheidende, natiirlich. Von Gott

ndmlich kann jeder wissen, der es wissen will, dass er uns mit Gnade anschaut; und an



Dr. Dirk Pilz, ThomasstralRe 67, 12053 Berlin, Tel.: 030 29 0 007 70. Urheberrechtlich geschiitztes Material. Kein Nachdruck, auch in
Ausziigen, ohne Genehmigung.

Gott zu glauben, heifdt, auf diese Gnade zu vertrauen. Doktor Mabuse, um noch einmal
auf die Inszenierung zu verweisen, schaut die Zuschauer auch an, eindringlich und von
der Videoleinwand herab: Das ist ein Drohblick, der Blick des Verfolgers, des
ungnddigen Hypnotiseurs. Wo er hinschaut, kommt alles ins Wanken — auch deshalb
dreht sich immerfort etwas auf der Biithne. Mal die Bihne selbst, dann die Wande des

Spielsalons, dann Kopfe in Bildschirmen.

Christlicher Glaube ist dagegen die Erfahrung eines Angeschaut-Werdens aus Gnade, und
es ist, wie Paulus an die Gemeinde in Rom schrieb, dabei "kein Ansehen der Person vor
Gott". "Ist Gott fiir uns, wer kann wider uns sein?", fragt Paulus. "Ich bin gewiss",
antwortet er, "dass weder Tod noch Leben, weder Engel noch Méchte noch Gewalten,
weder Gegenwartiges noch Zukinftiges, weder Hohes noch Tiefes noch eine andere
Kreatur uns scheiden kann von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem

Herrm".

Der Teufel dagegen — "nur widrig", wie Hegel schrieb. Der Teufel ist deshalb auch, so
Hegel, eine "dsthetisch unbrauchbare Figur". Da hat er sich allerdings geirrt. Gerade das
Bose hat sich als dsthetisch erstaunlich fruchtbar erwiesen. Erst kiirzlich ist eine "Asthetik
des Bosen" erschienen, die von Gestalten des Bosen in der Literaturgeschichte berichtet;

sie hat iber 700 Seiten.

Es gibt sie, diese Gestalten, in allen Kulturen und Literaturen, immer anders, immer
abhdngig vom jeweiligen kulturellen Kontext. Stets trifft man dabei librigens auch auf
jenes Aufteilen der Welt in gut und bése, in schwarz und weify — der Teufel als
Vereinfacher war offenbar schon immer am Werk. Augustinus zum Beispiel, der
Kirchenvater, war einer der entschiedensten Anhdnger dieses Dualismus. Ungefdhr zehn
Jahre lang. Dann machte er eine Entdeckung, die noch fiir Doktor Mabuse entscheidend
ist: die Entdeckung der Freiheit. Gott ndmlich, so Augustinus, hat uns Menschen als
Menschen mit einem freien Willen geschaffen. Fiir diesen sind wir selbst verantwortlich —
als freie Menschen, die wir Gutes und Boses tun konnen. Erst dadurch gewinnt der
Glaube an Christus iiberhaupt sein Gewicht: er ist die freie Entscheidung fiir Gott. Und
auch die Gnade Gottes gewinnt erst dadurch ithre Kraft: Gnade heif3t nach biblischem,
paulinischem Verstdndnis weder, dass der Mensch etwas tun kénne und solle, noch dass

er nichts tun konne und solle. Gnade heif3t, dass Gott etwas tut, dass er etwas sehr



Dr. Dirk Pilz, ThomasstralRe 67, 12053 Berlin, Tel.: 030 29 0 007 70. Urheberrechtlich geschiitztes Material. Kein Nachdruck, auch in
Ausziigen, ohne Genehmigung.

Konkretes tut: dass er den Mensch liebt, indem er seine Siinde vergibt. Und Glauben

heifdt, unter dieser Gnade zu stehen.

Gott ist dabei aber weder ein Hypnotiseur, der uns willenlos macht noch ein Diktator,
der uns mit seiner Liebe erdriickt. Sein Lieben ist kein Befehlen. Er ldsst uns Menschen
sein, auch in unserer Freiheit. Das ist die "Freiheit eines Christenmenschen", von der
Luther gesprochen hat: Zu ihr gehort, sich gegen Gott entscheiden zu kénnen, bei
Preisgabe des Seelenheils zwar, aber in Freiheit. Doktor Mabuse ist so gesehen einer, der
eine radikale, freie Entscheidung trifft — gegen Gott. Er wird damit zum Superverbrecher,
bleibt aber Mensch. Und er tut ja auch etwas zutiefst Menschliches: er verfiihrt, er spielt.
Er treibt ein Spiel, ein grenzenloses Spiel, dass das Leben anderer aufs Spiel setzt. Mabuse
ist der Mensch, der keine Grenzen gelten lassen will. Er treibt ein boses Spiel, weil er sich
uber alles, die Mitmenschen wie Gott, setzt. Er 1st, die Dessauer Urauffithrung von
André Biicker zeigt das sehr deutlich, ein Spieler, einer letztlich, der Gott spielt. In diesem
Welttheater der Selbsterhebung in den Allmachtsstand ist Gott dann tatsachlich aus dem

Spiel.

Es bleibt: eben der Mabuse-Mensch. Das aber ist nun ein sonderbar schizophrener
Mensch. Er ist zwar Gott los, seltsamerweise aber erscheint er nicht freier, sondern
getrieben. Doktor Mabuse ist nicht nur der Superverbrecher, er ist vor allem der
Superfreie. Diese Superfreiheit geht aber — auch das kann man bei der Inszenierung
erleben — der Freiheit selbst verlustig. Es gibt offenbar Freiheit nur dann, wenn sie
eingegrenzt ist, wenn sie sich selbst durch Grenzen vor ihrer eigenen Vernichtung
schiitzt. Freiheit ist, wie das Bose und das Gute, ein dialektischer Begriff, der aufhort,
einen Sinn zu ergeben, wenn er zum Absoluten wird. Vielleicht ist das der Grund,
warum die "alte Schlange", der Teufel bereits im Paradies auftaucht: als blofs Absolutes
ware auch Gott ein leerer Begriff. Es ist, so gesehen, dies, was Doktor Mabuse ausmacht:

das Streben nach dem Absoluten, nach einer absoluten, grenzensprengenden Freiheit.

Erfunden hat diesen Superfreien ein Philosoph: Friedrich Nietzsche. Er nennt ihn den
"tollen Mensch", in bewusster Doppeldeutigkeit, als tollen Menschen und als einen, der
toll, verriickt geworden ist. In seiner "Frohlichen Wissenschaft" erzahlt Nietzsche von
diesem "tollen Mensch" folgende Geschichte: "Habt ihr nich von jenem tollen Menschen

gehort, der am hellen Vormittag eine Laterne anziindete, auf den Markt lief und



Dr. Dirk Pilz, ThomasstralRe 67, 12053 Berlin, Tel.: 030 29 0 007 70. Urheberrechtlich geschiitztes Material. Kein Nachdruck, auch in
Ausziigen, ohne Genehmigung.

unaufhorlich schrie: 'Ich suche Gott! Ich suche Gott!' — Da dort gerade viele von denen
zusammenstanden, welche nicht an Gott glaubten, so erregte er ein grofdes Geldchter. Ist
er denn verlorengegangen? sagte der eine. Hat er sich verlaufen wie ein Kind? sagte der
andere. Oder halt er sich versteckt? Fiirchtet er sich vor uns? Ist er zu Schiff gegangen?
ausgewandert? - so schrieen und lachten sie durcheinander. Der tolle Mensch sprang
mitten unter sie und durchbohrte sie mit seinen Blicken. '"Wohin ist Gott?' rief er, ich will
es euch sagen! Wir haben ihn getotet - ihr und ich! Wir sind seine Morder! Aber wie
haben wir das gemacht? Wie vermochten wir das Meer auszutrinken? Wer gab uns den

Schwamm, um den ganzen Horizont wegzuwischen?"

Nietzsche gibt auf diese Frage die Antwort, es war der "Wille zur Macht", der zutiefst
menschliche Wille zur uneingeschrankten Freiheit, der uns den Schwamm gab. Er hat
aber auch, in seinen spdten Schriften, den leer gewischten Horizont beschrieben: "Die
Welt ist verklart, denn Gott ist auf der Erde." Auch Nietzsches Gott ist nicht tot — er hat
nur, im Ubertragenen Sinne, den Ort gewechselt. Man kann dariiber streiten, was das
bedeutet. In jedem Fall ist es aber ein Akt der Aufklarung, Gott vom Himmel auf die
Erde zu holen. Das freilich ist bereits in der Bibel nachzulesen, die eben kein Parteibuch
ist, sondern Geschichten von Gldubigen versammelt, die sich tiber ihren Glauben
Rechenschaft ablegen. Und sie tun dies, indem sie sich selbst {iber ihren Glauben
aufkldren, vor allem iiber seine Widerspriichlichkeit, die dazugehorigen Zweifel, die
Ambivalenz des Glaubens selbst. Gerade Nietzsche war es, der gegen ein Kuschel- und
blofles Kulturchristentum rebellierte. Den Gott, den er fiir tot erklart, ist ein glatter Gott,

der ohnehin so nicht in der Bibel auftritt.

Christlicher Glaube 1st immer Aufkldrung in diesem Sinne. Es gibt ja keinen Glauben
ohne Zweifel, keinen, der sich nicht seiner eigenen Ambivalenz bewusst ware. Ohne
dieses Bewusstsein hat man es nicht mit Glauben, sondern Aberglauben zu tun. Und
man kann, mit Nietzsche, auch heute noch in den Kirchen viel Aberglauben finden. Aber
das ist kein Christus-Glaube, das ist ein blinder Gehorsam, den Christus gerade nicht
gelehrt hat. Das ist,

wenn man so will, ein Glaube, wie ihn unser Doktor Mabuse will: der dumpf folgsame

Glaube an Schimairen, vor allem an die Schimaire einer absoluten Freiheit.



Dr. Dirk Pilz, ThomasstralRe 67, 12053 Berlin, Tel.: 030 29 0 007 70. Urheberrechtlich geschiitztes Material. Kein Nachdruck, auch in
Ausziigen, ohne Genehmigung.

Fiir Christen ist dabei der Ausdruck hochster Freiheit ja etwas sehr Gebrochenes,
Widerspriichliches, ndmlich Christus am Kreuz, der geopferte, sterbende Gott. In diesem
Sterben und Auferstehen haben Christen eine Freiheit, die mehr ist als ein Befreit-Sein
von Zwangen,; es ist Freiheit zur Gnade. Solche Freiheit ist aber eine, die ein Versprechen,
kein Zustand ist. Paulus schreibt in seinem Brief an die Romer: "Wir sind zwar gerettet,
doch auf Hoffnung." Wir sind zwar durch Christus befreit, doch auf Hoffnung. Es hat
seinen tiefen Grund, dass Christus im "Vater unser" beten lehrte: "und erlése uns von
dem Bosen". Wir wissen ja nichts von dem Menschen, der etwa lassen konnte, was
Adam getan hat; wir wissen nichts von einem Glauben, der sich seines Glaubens sicher
sein konnte. Wir kénnen nur von einer Liebe Gottes wissen, die alle unsre Sinne
ubersteigt. Karl Barth, der Theologe, hat es einst in scharfer Dialektik so gesagt: Frei
leben im biblischen, neutestamentlichen Sinne heifit: "von allen Seiten von Gott bedrangt

und in jeder Hinsicht be1 Gott aufgehoben".

Das ist die Spannung, in der christlicher Glaube steht. Das ist auch das radikal Andere,
Uneinholbare gegeniiber weltlichen, sdakularen Freiheits- und Lebensentwiirfen.
Christlicher Glaube ist noch nie als blofRes Wertereservat und als moralische Anstalt
aufgegangen, Christus ldsst sich nie auf den Gutmenschen, Gott eben nicht auf den
lieben Onkel verkleinern. Der Gott, an den evangelische Christen glauben, ist, wie es
Paulus sagt, "ein Argernis", nicht nur fiir Nicht-Glaubende, sondern auch und gerade fiir
Glaubenden: Er ist der gekreuzigte Gott. Das ist, auch darin ein unzeitgemafes Argernis,
das Ende aller Relativismen, und das zu glauben ist, so noch einmal Karl Barth, fiir alle
der gleiche Sprung ins Leere. "Der Glaube an Christus ist das radikale Trotzdem", es ist
"das Wagnis aller Wagnisse": Er bedeutet fiir alle die "gleiche Verlegenheit und die
gleiche Verheiflung". Die VerheiSung und die Verlegenheit lautet: Der Mensch ist nicht

zu retten, er ist schon gerettet.

Darin haben wir die Freiheit des Glaubenden, und in ihr ist jene Spannung enthalten, die
einer wie Doktor Mabuse aufzul6sen sucht, indem er der Freiheit das "doch auf
Hoffnung" nimmt. Er nimmt ihr damit jenen Anker und Hintergrund, jenen Halte- und
Fluchtpunkt, ohne den Freiheit zum Projekt wird, zum Projekt werden muss. Zum
Projekt der Selbstverwirklichung und Selbstbestatigung, der Selbstiiberredung vielleicht.
Die Inszenierung zeigt auch, was das alles heiflen kann: vor allem die Not, sich eine

Identitat zusammen zu zitieren zu mussen.



Dr. Dirk Pilz, ThomasstralRe 67, 12053 Berlin, Tel.: 030 29 0 007 70. Urheberrechtlich geschiitztes Material. Kein Nachdruck, auch in
Ausziigen, ohne Genehmigung.

Es gibt nun aber keinen Anlass, dies mit Abschatzigkeit oder herablassend und
besserwisserisch zu betrachten, gerade fiir Christen nicht. Denn Glaube, auch das steckt
in dem "doch auf Hoffnung", ist, noch einmal, ohne Zweifel und Anfechtung kein
lebendiger Glaube, sondern Dogma. Dass christlicher Glaube davor nicht gefeit ist, lehrt
die Kirchengeschichte der Vergangenheit und Gegenwart. Dass dies auf seine Weise
natiirlich auch fiir unseren Doktor Mabuse gilt, lehrt unter anderem diese Inszenierung:
Sein Glaube an die totale Verfiihrbarkeit des Menschen und die Verwerflichkeit der Welt
ist ein schones Beispiel fiir einen zum Dogma erstarrten Glauben, der blind fiir seine
eigenen Voraussetzungen wird und entsprechend blind um sich schlagt: Er treibt die Welt
in einen apokalyptischen Strudel, in die "Grofle Katastrophe", die hier, in der
Inszenierung, nur der Zufall verhindert — das Feuerzeug, mit dem die Bithnenwelt in die
Luft gesprengt werden soll, funktioniert nicht. Das allerdings wird man Trost nicht

nennen konnen.

Liebe Gemeinde, liebe Gaéste, ich habe Trost gesagt. Trost ist etwas, das man sich nicht
selbst geben kann, Trost ist ein Geschenk, wie Liebe, auch wie die Kunst, die Kunst des
Theaters zum Beispiel. Trost ist in allem tatsdchlich das Gegenteil des Bosen. Seltsam ist
aber auch hier wieder: Nur weil es das Bose gibt, bediirfen wir des Trostes. Im
sprichwortlichen Himmel gibt es wahrscheinlich beides nicht: weder Theater noch Trost.
Der Himmel muss ein sehr merkwiirdiger, ein uns ungemein fremder, ferner Ort sein.
Wir leben jedenfalls nicht im Himmel, wir leben auf Erden, wo es, Gott sei Dank,
sowohl Theater als auch Trost gibt. Von beiden gilt natiirlich wieder, dass man es meiden
kann — auch das ist Freiheit. Aber nur von Gottes Liebe geht das Versprechen aus: Wir

sind zwar gerettet, doch auf Hoffnung.

Amen.

10



