St.-Johannis-Kirche Dessau-Rof3lau

@)E SSAUER
Theaterpredigten, s

EVANGELISCHE
Landeskirche

Anhalts [%

zum Musikdrama
»Slegfried*
von Richard Wagner
,von einem, der auszog,
das Fiirchten zu lernen*

Sonntag, 14. April 2013
14.30 Uhr

Predigt: Andreas Hillger




Sehr verehrte Damen und Herren, liebe Gemeinde,

der Titel der heutigen Theaterpredigt denkt Richard Wagners Oper ,,Siegfried” zunachst mit
den Kinder- und Hausmarchen der Briider Grimm zusammen, in denen sich auch die
Geschichte ,Von Einem, der auszog, das Fiirchten zu lernen” findet. Was aber haben diese
Texte gemeinsam — auBer der Tatsache, dass wir uns in diesem Jahr an den 200. Geburtstag
des Komponisten und Librettisten Richard Wagner, der nur wenige Monate nach der
Erstveroffentlichung der Grimmschen Marchensammlung das Licht der Welt erblickte?
Vordergriindig und vor allem dies: Beide erzahlen von einem Helden, dem eine
Grunderfahrung menschlicher Existenz fehlt — die Furcht. Im einen wie in dem anderen Fall
wird dieser Mangel von den Betroffenen zwar als Defizit erkannt, kann aber nicht aus
eigener Kraft behoben werden. Und weil das so ist, sind auch die Konsequenzen dhnlich:
Sowohl Siegfried als auch seinem namenlosen Wiederganger im Marchen fehlt die Empathie,
die Fahigkeit zur Einfiihlung und zum Mitleiden mit dem Gegentber. In der Oper bekommen
das Fafner, Mime und Wotan zu spiren, bei den Grimms mussen sogar Gespenster und
Gehingte unter erbarmungslosen Ubergriffen leiden.

Zur Erinnerung: Das Marchen erzahlt von einem Jungen, der auf der Suche nach der ihm
unbekannten Furcht zundchst auf einem Richtplatz tibernachtet und dort die armen Siinder
vom Galgen schneidet, damit sie sich mit ihm am Feuer warmen kénnen. Spater verbringt er
drei Nachte in einem verwunschenen Schloss und lehrt dort die Gespenster das Flirchten,
anstatt es von ihnen zu lernen. Schlief3lich fliehen die Geister vor ihm —und erst als er zum
Lohn fir diesen Exorzismus eine Prinzessin geheiratet hat, erfahrt er von ihr, was Furcht ist.
»Nachts, als der junge Konig schlief, musste ihm seine Gemahlin die Decke wegziehen und
einen Eimer voll kalt Wasser mit Griindlingen tber ihn herschiitten, dass die kleinen Fische
um ihn herum zappelten. Da wachte er auf und rief: ,Ach, was gruselt mir, was gruselt mir,

(o

liebe Frau! Ja, nun weil’ ich, was Gruseln ist.

Wie aber lasst sich das Gefiihl beschreiben, das im Marchen mit dem wiederholten Satz
»Wenn mir doch gruselte. Ach, wenn mir doch gruselte.” herbeigesehnt wird? Geben wir an
dieser Stelle Siegfrieds Ziehvater Mime das Wort: ,Fihltest du nie im finst‘ren Wald, / bei
Dammerschein am dunklen Ort, / wenn fern es sduselt, summt und saust, / wildes Brummen
naher braust, / wirres Flackern um dich flimmert, / schwellend Schwirren zu Leib dir
schwebt: / fihltest du dann nicht grieselnd / Grausen die Glieder dir fahen? / Glihender
Schauer schiittelt die Glieder, / in der Brust bebend und bang / berstet hammernd das
Herz?“ Abgesehen davon, dass Richard Wagner hier eher die ins Vage und Ungefahre
zielende Angst als die auf konkrete Objekte oder Situationen gerichtete Furcht beschreibt,
sind die Symptome doch deutlich: Furcht wird nicht nur in tiefster Seele empfunden,
sondern kann in gesteigerter Form sogar kdrperlich wahrgenommen werden. Und wer sie
am eigenen Leibe spirt, ergreift gewohnlich Gegenmalnahmen: Entweder folgt er seinen
Fluchtreflexen, um dem Geflirchteten zu entkommen — oder er geht zum Gegenangriff Gber.
Siegfried hatte Fafner also wohl auch erschlagen, wenn er sich vor ihm gefiirchtet hatte. In
der Oper aber tut er es gerade darum, weil ihn der Drache nicht das Flrchten lehren kann.



Was aber ermutigt einen Kiinstler dazu, einen so buchstablich asozialen, also zu
menschlicher Gemeinschaft unfahigen Helden in den Mittelpunkt einer Oper zu stellen?
Wagners erste Auseinandersetzung mit dem Recken aus dem Nibelungenlied datiert
bekanntlich auf das Revolutionsjahr 1848, kurz nach der Vollendung seines ,,Lohengrin®.
Damals hatte der Dresdner Hofkapellmeister einem Freund bei einem Spaziergang
verkiindet: , Ich schreibe keine Opern mehr, ,Lohengrin’ ist meine letzte. Marchen will ich
komponieren, das ist das Rechte; das Marchen vom Fiirchtenlernen.” Und tatsachlich
vollendet er seinen ersten Entwurf ,Siegfrieds Tod“ am 28. November des gleichen Jahres.
Ganze drei Wochen hat er zu diesem Zeitpunkt auf den urspriinglich als Solitdr gedachten
und erst spater zur finalen Kronung in den ,Ring des Nibelungen” eingearbeiteten Text
verwendet. Bemerkenswert ist nun aber vor allem, dass er sich unmittelbar danach — schon
unter dem Eindruck der blutigen Revolution und der Hinrichtung ihres Anfiihrers Robert
Blum stehend — einem anderen, nicht minder groRen Stoff zuwendet: ,,Wie ich mit dem
,Siegfried’ durch die Kraft meiner Sehnsucht auf den Urquell des ewig Reinmenschlichen
gelangt war, so kam ich jetzt, wo ich diese Sehnsucht dem modernen Leben gegeniiber
durchaus unstillbar, und von neuem nur die Flucht vor diesem Leben, mit Aufhebung seiner
Forderungen an mich durch Selbstvernichtung, als Erlésung erkennen musste, auch an dem
Urquell aller modernen Vorstellungen dieses Verhaltnisses an, namlich dem menschlichen
Jesus von Nazareth.” Einfacher gesagt: Im Moment einer existenziellen Krise, die sein
bisheriges Leben von innen wie von aullen in Frage stellt, erscheint dem Kiinstler der
Mensch Jesus als geeignete Gestalt flr eine EntduRerung seiner Gedanken und Gefihle.

Das mag man zundchst anmaliend finden, aber es ist jene Anmallung, ohne die keine Kunst
entsteht — die Uberhdéhung des eigenen Menschen-MittelmaRes zu einer exemplarischen
GrolRRe. Wagner selbst hat seine Vorstellung des Verhéltnisses von Religion und Kunst in
seiner gleichnamigen Schrift so zusammengefasst: ,Man konnte sagen, dass da, wo die
Religion kiinstlich wird, der Kunst es vorbehalten sei, den Kern der Religion zu retten, indem
sie die mythischen Symbole, welche sie im eigentlichen Sinne als wahr geglaubt wissen will,
ihrem sinnbildlichen Werte nach erfasst, um durch ideale Darstellung derselben die in ihnen
verborgene tiefe Wahrheit erkennen zu lassen.”

Auf wenigen Seiten skizziert Wagner Ende 1848 also einen ,dichterischen Entwurf” in funf
Akten, der die Passionsgeschichte des Menschensohnes erzahlt. Und dort heif’t es, kurz vor
Schluss, in der gedrangten, fragmentarischen Notizform: ,Erdbeben. Schreckensberichte —
Frauen und Volk wehklagend: - Priester: Der Vorhang des Tempels sei zerrissen. Deutung
dieses Vorfalles durch Petrus. Petrus: ,Fiirchtet Euch nicht ob der Schrecken des Wetters,
denn wir wissen, dass sie ein Zeugniss der Liebe sind.” Firchtet Euch nicht! Auf dem
tragischen Hohepunkt — dem Augenblick von Jesu Tod — legt Wagner jenem Jiinger, den
Christus als Fundament seiner Kirche ausersehen hat, eine zentrale biblische Botschaft in
den Mund: Firchtet Euch nicht! Das wollen wir uns flr spater merken. Ob es Verlust oder
Gewinn fir die Nachwelt ist, dass Wagner von diesem Plan einer Jesus-Oper schon bald
wieder Abstand genommen hat, muss jeder selbst entscheiden. Die Griinde dafiir hat er
immerhin Uberliefert: ,,Zwei iberwaltigende Bedenken hielten mich aber von der



Ausfihrung des Entworfenen ab. Diese erwuchsen einerseits aus der widerspruchsvollen
Natur des Stoffes, wie er uns eben vorliegt; andererseits aus der erkannten Unmaéglichkeit,
auch dieses Werk zur 6ffentlichen Auffiihrung zu bringen. Ein klarer, tduschungsloser Blick
auf die duBere Welt belehrte mich entscheidend, dass ich den Jesus von Nazareth durchaus
aufzugeben hatte.” So wendet der Autor sich vom ,Flirchtet Euch nicht!“ ab und kommt auf
jenen zuriick, der ,,das Firchten nicht erfuhr”.

Aber ist dieser Held wirklich eine Alternative? Gerade weil es der Dessauer Inszenierung so
Uberzeugend gelingt, auch seine Mit- und Gegenspieler in ihrer Fehlbarkeit, in den Motiven
ihres Handelns und auch in ihren Anspriichen an das Leben ernst zu nehmen, erscheint
Siegfrieds Verhalten hier so fragwirdig. Mime ist eben nicht nur die Memme und der
Fratzenschmied, sondern hat dem Findelkind — durchaus eigenniitzig — ein Heim und einen
Herd geboten. Fafner, der in seinem Leiden an sich und seiner Verwandlung fast wie der
wunde Gralskonig im ,,Parsifal” erscheint, will eigentlich nur liegen, schlafen und besitzen —
bis ihm auf dem Weg zur Quelle der Held in die Quere kommt. Und selbst Briinnhilde sucht
der Hela ja nur auf, um bei ihr endlich das verfluchte Flrchten zu lernen: ,,Der dumme
Knab',” sagt er zum Waldvoglein, ,der das Fiirchten nicht kennt, / mein Voglein, der bin ja
ich! / Noch heute gab ich vergebens mir Muh, / das Fiirchten von Fafner zu lernen: / nun
brenn'ich vor Lust, / es von Briinnhilde zu wissen! / Wie find' ich zum Felsen den Weg?“

Die Lektion, die er bei ihr lernt, ist freilich eine andere. Zwar deutet der Knabe, der noch nie
in seinem Leben eine Frau gesehen hat, sein Gefiihl beim Anblick der Walkire zunachst noch
als Furcht: ,Mir schwebt und schwankt / und schwirrt es umher! / Sehrendes Sehnen zehrt
meine Sinne; / am zagenden Herzen zittert die Hand! / Wie ist mir Feigem? / Ist dies das
Firchten? / O Mutter! Mutter! Dein mutiges Kind! / Im Schlafe liegt eine Frau: / die hat ihn

III

das Firchten gelehrt!”“ Wieder scheint — wie im Marchen, ein seltsamer Befund — eine Frau
notig, um dem Mann das Gruseln zu lernen. Doch bald schon muss er erkennen, dass es sich
bei der unbekannten Regung wohl eher um die Liebe handelt — das zweite Geflihl, das ihm
bis dato unbekannt war. Und an dieser Stelle empfiehlt es sich nun, noch einmal auf den Satz
des Petrus aus dem Entwurf zu ,Jesus von Nazareth” zuriickzublicken: , Firchtet Euch nicht
ob der Schrecken des Wetters, denn wir wissen, dass sie ein Zeugnis der Liebe sind.” Hier
wie dort verkniipft Wagner also die Furcht mit der Liebe — und stellt damit einen

dialektischen Zusammenhang her, der auf den ersten Blick gewagt scheint.

Aber flirchten wir nicht alle um das, was wir lieben — unseren Partner, unsere Familie, unsere
Freunde und am Ende auch um uns selbst, unsere Gesundheit und unser Leben? Siegfried
lernt bei Briinnhilde nicht nur die Liebe zu einem anderen Menschen, er lernt durch ihre
Augen auch sich selbst zu sehen und zu lieben. Und weil er nun um den Wert seines Lebens
weil, kennt er auch die Furcht — auch wenn er selbst glaubt, ,und das Fiirchten, ach! / Das
ich nie gelernt, / das Fiirchten, das du mich kaum gelehrt: / das Furchten, - mich dinkt - / ich

Dummer vergald es nun ganz!“ Dass er an dieser Stelle irrt, wird ihm spéter in der
,Gotterdammerung” zum Verhangnis. Siegfried ist verwundbar geworden, Wagner hat ihm

das Lindenblatt aus dem urspriinglichen Nibelungenlied nicht zwischen die Schultern,



sondern direkt auf sein Herz gelegt. Briinnhilde aber, die sich vergeblich gegen ihre Gefiihle
wehrt, weill um das Kommende — und stimmt darum mit ihm in jenen seltsamen, schrecklich

Ill

schonen Jubel ein, mit dem das Werk schlieft: , Leuchtende Liebe, lachender Tod

Das ist nun tatsachlich ein Gegenentwurf zu dem, was Wagner in seinem ,,Jesus von
Nazareth” erzahlen wollte — obwohl er auch dort nur den leidenden, nicht den
auferstehenden Christus zu zeigen beabsichtigte. Doch selbst wenn der groRRe
Theaterpraktiker wusste, dass seine Kunst dem Karfreitag, nicht aber dem Ostersonntag
gerecht werden kann, hatte er schon mit der Wahl des Evangeliums eine weit reichende
Entscheidung getroffen. Denn dort bringt die Liebe ja nicht den Tod, sondern sie Gberwindet
ihn. Zwar begegnet uns auch im ,Ring des Nibelungen“ ein Gott, der die alte Welt mit Hilfe
eines Menschen zerstéren und einer neuen Ordnung Platz geben will. Aber dieser Wotan,
der gelegentlich an seiner eigenen Endzeitsehnsucht zu zweifeln scheint und das rollende
Rad doch nicht mehr hemmen kann, arbeitet dabei ja auch an seinem eigenen Untergang, an
der totalen Negation im Gegensatz zur groRen Bejahung des Neuen Testaments.

Dass Wagner den Moment der Entscheidung in Briinnhildes Héande legt und sie angesichts
der drohenden Katastrophe jubeln ldsst: ,Fahr' hin, Walhalls leuchtende Welt! / Zerfall in
Staub deine stolze Burg! / Leb' wohl, prangende Gotterpracht! / End' in Wonne, du ewig
Geschlecht!”, das ist Nihilismus mit Goldrand — und wird in der Dessauer Inszenierung in
grolRer Werktreue von strahlendem Leuchten begleitet. Dass aber auch das Regieteam das
von Briinnhilde in diesem Strahlenglanz besungene, hoffnungslose Ende ,,Gotterdamm’rung,
dunkle herauf!“ nicht ertragen hat, konnte man bereits in der vergangenen Spielzeit sehen,
als ein kleiner Junge im Finale aus dem Biihnenhimmel schwebte. Keine Auferstehung, aber
ein neuer Anfang mit einem neuen Helden —immerhin! Man darf diesen inszenatorischen
Kunstgriff von André Biicker auch als Hoffnungszeichen im Sinne der Regeneration lesen, von
der Wagner 1880 in der Schrift ,Religion und Kunst” traumte.

»Wir missen erkennen, dass eine groBe Regeneration des verdorbenen
Menschengeschlechtes nur aus dem tiefen Boden einer wahrhaftigen Religion erwachsen
kann. Verstehen wir sie recht — die Geschichte! Und zwar im Geiste und in der Wahrheit,
nicht nach dem Worte und der Liige unserer Universitatshistoriker, welche nur dem
Eroberer ihr Lied singen, von dem Leiden der Menschheit aber nichts wissen wollen.
Erkennen wir, dass nicht ihre Handlungen, sondern ihre Leiden die Menschen uns
nahebringen und unseres Gedenkens wirdig machen, dass allein nur dem unterliegenden,
nicht dem siegenden Helden unsere Teilnahme zugehort.” Der Unterliegende, nicht der
Siegende — das ist der Mensch Jesus am Kreuz, nicht der auferstandene Christus.

Also muss man es fast schon fiir einen perfekten Zufall halten, dass der Dessauer ,Siegfried”
am Ostersamstag — zwischen Kreuzigung und Auferstehung — Premiere feierte. Denn so, wie
das Leiden Christi an die Furcht jedes Menschen vor unsaglichen Schmerzen und
gewaltsamem Tod rihrt, ist seine Auferstehung als Zeichen der Liebe Gottes zu lesen. Furcht
und Liebe — und dazwischen Wagner, der diese beiden wichtigen menschlichen Gefiihle so
klug zusammengefiihrt und in so wunderbare Musik gegossen hat. Ich glaube (ibrigens, dass



seine Entscheidung gegen das Evangelium und fur die nordische Mythologie richtig war.
Denn die Darstellung des Allerheiligsten auf einer Theaterbiihne mag als szenisch gefasstes
Oratorium von Bach oder Handel denkbar sein, bei Wagner ist die mittelbare Interpretation
wohl besser als die unmittelbare Abbildung. Und dafiir haben wir ja das Bliihnenweihfestspiel
,Parsifal”, das mit Grals-Mythos und Karfreitagszauber auch die Passionsgeschichte in den
Blick nimmt. Dort begegnet uns in dem ,,durch Mitleid wissenden” reinen Toren dann auch
der Gegenentwurf zu Siegfried, der ebenfalls auserkoren ist, eine mythische Waffe — die
heilige Lanze als Analogie zu Siegfrieds Schwert Nothung — zu flihren. Allerdings soll er damit
keine neuen Wunden schlagen, sondern eine alte schlieRen — ein Bild der Barmherzigkeit,
mit dem Wagner sein letztes Bihnenwerk kront.

Im ,,Siegfried” aber hat er gezeigt, dass das Wissen um Furcht zum menschlichen Leben
ebenso gehort wie die Liebe. Denn nur, wer Furcht kennt, versteht auch die Tragweite des
Satzes, der in der Bibel vielfach und in diversen Varianten zu finden ist. Gerichtet wird er an
die Armen und Schwachen, nicht an die Machtigen und Reichen dieser Welt. Der Engel sagt
ihn zu den Hirten auf dem Felde, Jesus spricht ihn zu seinen Jingern — und auch die Frauen
am leeren Grab héren ihn am Ostermorgen von Gottes Boten: ,,Flrchtet Euch nicht!“

Ein kurzer Nachsatz sei mir noch gestattet: Wer in diesen Zeiten auf die Kulturpolitik des
Landes Sachsen-Anhalt blickt, der kann —um zum Ausgangspunkt zurtick zu kommen — das
Fiirchten lernen. Obwohl ein eigens dafiir einberufener Konvent dem Land empfohlen hat,
seinen Etat flir die Kultur zu erh6hen, ist davon inzwischen keine Rede mehr. Es mehren sich
stattdessen die Zeichen, dass die ohnehin knapp bemessenen Summen noch weiter gekirzt
werden sollen. Gerade in dieser, unserer Stadt aber hatten solche Einschnitte dramatische
Folgen. Hier gilt es aufzustehen und in guter protestantischer Tradition zu widersprechen.
Und auch dabei gilt die Ermutigung: ,,Flrchtet Euch nicht!“

Ich danke Ihnen!



