
Dr. Charlotte Seither  
Theaterpredigt an St. Johannis Dessau in Kooperation mit der Evangelischen Kirche Anhalt 
und dem Theater Dessau, 6. Oktober 2013 
 
 
Zum Musikdrama „Norma“ von Vincenzo Bellini 

„… mit Lampe und Dolch“ 
Zwischen Schuld und Selbstvergebung 
 

„Norma lügt nicht“. Dieser Satz aus dem Mund der Protagonistin zu Beginn des 2. 

Aktes hat mich doch ziemlich irritiert. Da steht eine Frau, die ihr Keuschheitsgelübde 

gebrochen hat, die ihre eigenen Kinder ermorden wollte und die rasend war vor Eifersucht 

und Ich‐Bezogenheit und behauptet doch allen Ernstes: „Norma lügt nicht“. Ist diese Frau 

von Sinnen? Und wann bitte sprechen wir von uns selbst in der 3. Person?  

 „Norma lügt nicht“. Offensichtlich stehen sich hier zwei Ebenen von Wahrnehmung 

gegenüber, die nicht ineinander aufgehen. Steht unsere Protagonistin hier einfach komplett 

neben der Sache? Können wir ihr eine narzisstische Persönlichkeitsstörung attestieren, in der 

ihr der reale Boden unter den Füßen vollständig abhanden gekommen scheint? 

 „Norma lügt nicht.“ („Norma non mente“). Mich hat dieser Satz in seiner 

Entschiedenheit und Klarheit nachhaltig ergriffen, und doch habe ich irgendwo in meinem 

inneren Hinterstübchen genau verspürt: Die Frau hat Recht. Eigentlich lügt sie nicht. 

Eigentlich ist diese Norma sich in jeder Situation ihrer Fehlhandlungen vollständig bewusst, 

und in gewisser Weise übernimmt sie dafür auch die Verantwortung. Wo also beginnt es, das 

Lügen? Im Wort? Im Gedanken? In der Tat? Auf irrationale Weise ist mir die Logik in Normas 

Denken hier durchaus klar, wenn auch meine rationalen Erklärungsmuster zu einem ganz 

anderen Urteil gelangen müssen. Ist genau das, die Unerklärlichkeit, in der wir das Scheitern 

unserer eigenen Urteile erleben in der Oper, ist das nicht großartig? Ist es nicht eine geniale, 

kostbare Erfindung, die Gattung Oper, die uns genau zu solchen (eigenen) Grenzerfahrungen 

führt?  Wo bitte, so möchte ich Sie fragen, sind derartige Irritationen heute noch möglich, 

dass ich A sagen und B denken kann, und – und das ist das Entscheidende – beides stimmt! 

Ist dies nicht eine maßgebliche moralphilosophische Erfahrung, die wir hier, Bellinis 

Publikum, an uns erleben dürfen? Mich jedenfalls beeindruckt, wie ich auf produktive Weise 

„unsicher“ werde in meinem Urteil und in meinem Einteilen der Welt in die bewährten 

rationalen Systeme.  

„Norma lügt nicht“. Offensichtlich trennt sie in ihrem Bewusstsein also zwei Ebenen 

und genau aus dieser Klarheit gewinnt sie ihre Kraft und Stärke. In ihrem Reden, wenn wir 

sie wörtlich nehmen wollen, hat sie in der Tat vielleicht nie gelogen. Zu jeder ihrer 

Verfehlungen hat sie sich klar und unmissverständlich bekannt. Norma hat ihre Fehler nie 

geleugnet, sie ist nie im Nebel inneren Selbstverschleierung versunken, und sie hat die 

Verantwortung für ihr Handeln auch nie auf andere abgeschoben. Vielleicht meint dieser 

denkwürdige Satz einfach: „Seht her. Alles in diesem meinem Leben unterliegt meiner 

Selbstverantwortung. Ich stelle mich“. ‐  Ein bemerkenswertes statement wie ich finde. In 



diesem Sinne heiße ich Norma sehr herzlich als eine moderne Frauenfigur im 21. 

Jahrhundert willkommen.  

Lampe und Dolch – diese beiden Requisiten führt Norma zu Beginn des zweiten Aktes 

mit sich. Wenn Sie mich fragen: Ich mag diese konventionelle, aber doch sehr feine 

Bildsprache, mit der Felice Romani, Bellinis Librettist, seine Hauptfigur hier ausstattet. Meine 

Fantasie regen diese beiden Requisiten jedenfalls sofort an und ich beginne, über sie hinaus 

zu denken. „Norma lügt nicht“. Geht dieser Satz nicht bereits in diesen beiden Requisiten 

auf? Da trägt sie in der einen Hand den Dolch und ist verblendet in ihrer Rachsucht, und 

doch steht die Lampe für den größeren Zusammenhang, in dem sie zugleich auch steht. 

Schuld und Sühne – wollen wir ernsthaft darüber reden in diesem Stück, wo wir doch schon 

zu Beginn gemerkt haben, dass unsere eigenen Kriterien des Urteilsvermögens schon nicht 

mehr greifen in der Oper?  

 

Ich blende noch einmal zurück: Würde mir heute eine Frau begegnen, deren 

juristische Anklageschrift auf versuchten Mord, auf Bestechlichkeit aus niederen 

Beweggründen und auf versuchten Kindermord lauten würde, mir wäre ein solche Biografie 

nicht besonders sympathisch. Mord aus Eifersucht, darüber sind wir uns einig, war noch nie 

ein erhabenes Motiv und es hat den Täter, egal ob Mann oder Frau, moralisch noch nie 

geadelt. Dass ein gekränkter, von Verlassensangst gequälter Mensch, wie Norma uns hier 

präsentiert wird, zunächst einmal zu allem fähig ist, ist heute mitunter traurige Realität. In 

ihrer Grundstruktur weist Norma zu Beginn des Dramas also noch erhebliche Defizite auf. 

Dass sie die verbotene Beziehung mit Pollione eingeht, und sich zunächst auch nicht davon 

lösen kann, dass dies im weiteren Drama zu einer ganzen Kette von weiteren Verfehlung 

führt, dies alles lässt uns auf eine psychologische Konstitution der Norma schließen, die noch 

wenig differenziert ist. Ihre Probleme hätten sich sicher auch anders lösen lassen, 

vernünftiger vielleicht, mit mehr Verantwortungsgefühl für das eigene Volk, Norma aber 

wählt den kurzen, den affektiven Weg. Was jetzt geschieht, verweist nicht gerade auf das 

Tugendbuch der christlichen Lebensführung. Norma macht, was sie will, und das macht sie 

richtig. Um es kurz zu machen: Norma ist keine Heilige. Sie ist kein Vorbild, und ihr Lebensstil 

ist auch sicherlich nicht zur Nachahmung gedacht. Was Felice Romani, Bellinis Librettist, hier 

skizziert, ist eine affektgetriebene, vergleichsweise unerwachsene Frau, die sich den 

Pflichten, für die sie ja irgendwann einmal die Verantwortung übernommen hat, definitiv 

nicht mehr stellt. Norma stellt ihre persönlichen Triebziele über die Verantwortung für ihr 

Volk und handelt hier nur noch impulsiv. In gewisser Weise steht Norma hier für ein 

modernes, infantiles Individuum, das eine einmal getroffene Zusage nur noch bis zum 

nächsten Triebversprechen einhält. Triebverzicht, die vernunftbegabte Aufschiebung eines 

Impulses also, der auf ein höheres Ziel gerichtet ist, dies ist, zumindest an dieser Stelle, nicht 

Normas Stärke. Das „äußere“ Handeln dieser Figur dürfte Bellinis Publikum also, zumindest 

bis zum kathartischen Wendepunkt, nicht gerade zur moralischen Identifikation eingeladen 

haben.  

Warum also, und das ist die entscheiden Frage, ist uns diese Figur der Norma 

dennoch so sympathisch? Was macht diese triebhafte Vertreterin des neuen Egoismus 



dennoch zum Objekt unserer wohlmeinenden Empathie, wo niemand ein solches Handeln in 

der Realität gutheißen wollte? 

 

„Norma lügt nicht.“ Ich liebe die Oper. Wir stehen hier ganz einfach – wieder mal – 

vor der unglaublichen Kraft, mit der die Oper Widersprüchliches auszuhalten weiß. So genau 

funktioniert das Leben und genau hier ist die Oper als eine moralische Anstalt, wie Schiller 

sie für sein Theater eingefordert hat, gnadenlos wahr. Indem die totale Illusion erzeugt, wird 

sie wahrer als manches anderes, das Widersprüche vorschnell auf Eins zu Eins aufzulösen 

versucht. Oper war schon immer ein Anderes, ein Ort, der Menschen magisch angezogen 

hat. Sie führt ein unergründliches Geheimnis mit sich und genau daraus bezieht sie ihre 

Kraft. Oper ist ein Freibrief. Sie darf zeigen, was nicht sein darf, was vollkommen unlogisch 

ist, was ich im realen Leben niemals glauben würde, und was mich dennoch der Sicherheit 

meines Urteils beraubt. Sie ist ein Tableau der Emotionen, aber auch, und das war sie schon 

immer, des psychologischen Unterkellers. Die Oper ist ein Spiegel der Gesellschaft, der 

genau deshalb so wahr daher kommt, weil er genauso ist wie die Gesellschaft: schillernd, 

zwispältig, divers. Oper macht möglich, was in der realen Welt nur in der Fantasie 

aufscheint. Sie erlaubt den Schlamm und lässt ein Denken und Fühlens zu, das wir uns an 

anderer Stelle vielleicht niemals erlauben würden. Die Oper füllt Lücken, wo in der Realität 

unauffüllbare Zwischenräume verbleiben. Darum genau ist sie so unendlich kostbar und darf 

‐ auch in Dessau ‐ niemals beschnitten werden.  

Oper stellt uns permanent vor die Situation, dass wir etwas glauben, um dann zu 

merken, dass wir eigentlich doch etwas ganz anderes wollen. Wie im realen Leben. Norma, 

wie Bellinis sie präsentiert, gibt Einblick auch in ihre Schattenseiten. Dort, auf der dunklen 

Seite ihrer Persönlichkeit, begegnen wir einer Protagonistin der infantilen Verlustangst und 

des Narzissmus und spüren zugleich, dass wir sie gar nicht einmal verurteilen können und 

wollen dafür. „Norma lügt nicht“. Auch ihre Verlustangst ist vollständig wahr. Auch ihre 

Bedürftigkeit, die Verhaftung in ihrem Ego, das rigorose Über‐Andere‐Hinweg, ist vollständig 

wahr in dem, was es ist. Ist es das, was Norma heute so modern macht? Ist es das, was sie 

als Figur ganz ins 21. Jahrhundert holt und uns auf diese Weise so nahe tritt?  

Oper aber heißt, dass ein Drama eben ein Musikdrama ist. Nicht das Libretto, die 

Zeichnung der Figuren im Text, skizziert die Figur, sondern erst Bellini, der Komponist 

zeichnet die Umrisse seiner Frauengestalt vollständig aus. Ich finde bei Bellini, und dann 

erneut bei Angelina Ruzzafante, noch einmal ganz andere Facetten und Abgründe dieser 

Frauengestalt vor, die dem puren Textbuch verborgen bleiben. Ich finde hier eine 

Bühnenfigur vor, die zutiefst verletzlich ist, wenn sie den Dolch schwingt. Ich finde eine 

Norma vor, die starke Worte singt und dennoch vollständig ohnmächtig wirkt gegenüber 

ihren Gefühlen und Verstrickungen. Diese Norma also, jene Frauenfigur, die Angelina 

Ruzzafante als ihre ganz persönliche Nora preisgibt, diese spricht uns alle an, sogar dann, 

wenn sie als Opernfigur zutiefst schuldhaft handelt. Warum also gelingt es der Oper, unser 

normales Wertesystem außer Kraft zu setzen, warum bringt sie uns dazu, Dinge noch einmal 

von ganz anderer Seite aus zu beurteilen? Warum wird das, was Norma als „Norma lügt 

nicht“ bezeichnet, auf einmal so wahr, wo doch alle Objektivität so krass entgegen steht? 



Im Theater, so möchte ich als These aufstellen, verlieren wir unsere Dogmen. 

Niemand interessiert sich für die Oper als eine juristische Abhandlungen. Im Theater 

verlieren wir unser Denken in Schwarz‐Weiß, Oben‐Unten, Gut und Böse. Das Theater macht 

uns weiter als wir vorher waren. Es ist ein Korrektiv, ohne das unsere Gedanken kein Futter 

mehr hätten, das die Welt der realen Ordnung durchquert. Norma lügt nicht, wenn sie ihren 

Dolch in der Hand trägt. Sie weiß um ihre Eifersucht und um ihre innersten Gefühle, wenn 

auch die Mittel, die sie im Zuge eines solchen Sich‐Bewusstwerdens wählt, bestimmt nicht 

die Edelsten sind. Norma hat Zugang zu ihren eigenen Gefühlen. Sie hat sich selbst nie in 

jene (oft typisch weibliche) Opferrolle hinein begeben, in der sie selbst nur noch die 

zappelnde Spinne im Netz der anderen ist. Sie weiß aus eigener Kraft zu handeln, selbst 

dann, wenn dies rein objektiv gar nicht mehr möglich ist. Ihr Freitod am Ende ist keine 

kraftlose Resignation, kein Aufgeben, kein Sich‐Ergeben in den Fängen des grausamen 

Schicksals, nein, es stellt eine bewusste, klare, proaktive Handlung dar. Norma steigt auf den 

Scheiterhaufen, nicht weil andere dies für die entschieden haben, sondern sie selbst. Ab hier 

projiziert sie ihre eigenen Bedürfnisse nicht mehr auf andere Menschen, von denen sie sich 

Heil und Erlösung erwartet), sondern sie handelt selbst. Hier und genau da wird Norma zu 

einer emanzipierten Frau: Eine Person, die sagt, was sie emotional braucht und die sich dies 

auch vollständig zugesteht. Norma artikuliert ihre Bedürfnisse, sie tritt für sie ein. Sie ist das 

Gegenteil der still vor sich hin leidenden Frau, die sich den Bedürfnissen anderer 

unterordnet, und die die Kraft der eigenen Farben in ihrer Seele nicht mehr spüren kann. 

Norma weiß um die Schöpfungskraft, die ihrer Seele innewohnt, und sie tastet diese in ihrer 

ganzen Spannweite ab. Sie weiß, in welcher Einzigartigkeit Gott sie als sein Abbild geschaffen 

hat. Norma ist eine emanzipierte, antibürgerliche Frau. Wenn sie davon spricht, dass sie 

nicht lügt, dann meint dies: sie hat ihre Autonomie nicht verraten.  

Lampe und Dolch. Viele Bedeutungen lassen sich in dieses kleine, aber feine 

Requisitenpaar hinein interpretieren. Im Museum, so erzählte mir vor kurzem ein Kollege, 

stieß dieser auf eine vorchristliche Statue der Göttin der Weisheit, die ein Buch, aber auch 

ein Messer in den Händen hielt. Das Messer steht dabei für die Erkenntnis, dass Weisheit 

immer auch notwendig macht, dass alte Dinge abgeschnitten und zurück gelassen werden. 

Mich hat dieser Gedanke sofort fasziniert. Weisheit (wie ja auch Freiheit) sind eben nicht 

möglich, wenn ich sitze und warte, bis etwas geschieht. Ich muss mich den Dingen stellen, 

muss sie, im wahrsten Sinne des Wortes „in Angriff“ nehmen. So wichtig all jene Theorie des 

eigenverantwortlichen Handelns also sein mag, als Christen sind wir uns dabei stets der 

Tatsache bewusst, dass wir das Ergebnis unseres Bemühens niemals „machen“ können, so 

eigenbestimmt wir auch handeln. Es ist immer noch die Gnade, die letztlich hinzu kommt, 

und die das Bemühen segnet oder eben nicht. Wir können den Erfolg nie „machen“, wir 

können ihn nur verhindern, indem wir nichts tun.  

Wer also bitte soll die Fäden abschneiden, wenn nicht wir selbst zum Messer greifen? 

Mit dem Messer müssen wir also auch falsche Erwartungen abschneiden. Die falsche 

Erwartung, dass doch nur der andere sich ändern, dass er dies oder jenes für mich tun muss. 

Die falsche Erwartung aber auch, dass wir alles Gott aufhalsen können und nur noch auf die 

Lieferung zu warten brauchen. Betrachten wir den Moment der Erlösung und der 



kathartischen Wendung bei Norma noch einmal genauer: Sie hat die Forderungen, die sie an 

ihre Mitmenschen gestellt hat, vom DU auf das ICH zurück gestellt. Statt dass, wie sie so 

lange zu ertrotzen versucht hat, Pollione zu ihr zurück kehren muss, statt dass Aldigisa sich 

von ihm zurück ziehen soll, tritt nun also die entscheidende Wendung ein. Norma sieht die 

Lösung nun plötzlich in sich. Wer die Weisheit sucht, muss Schnitte setzen können, muss sich 

trennen können von alten, nicht mehr funktionierenden Zusammenhängen. Schuld 

empfinden wir weitaus mehr gegenüber dem, was wir nicht getan haben in unserem Leben. 

Es sind die Fähigkeiten und Begabungen, die wir nicht entfaltet haben, die unser Lebensglück 

trüben. Norma jedenfalls braucht sich hier wohl sicher nichts vorzuwerfen, sie hat von ihrem 

Leben ausreichend Gebrauch gemacht. Wer die Weisheit sucht, der muss sich trennen 

können, auch von seinen eigenen Verhaltensmuster. Fehler zu erkennen, und sie trotzdem 

weiter zu führen, das ist das größte Verbrechen, das wir der Schöpfung zumuten können. 

Unser Leben will gelebt werden.  

Normas Messer steht aber (auch) noch für ein Drittes: für das innere Loslassen von 

Dingen, mit denen wir in Schuld verflochten sind. Fehler dürfen sein in unserem Leben, sie 

sind die conditio sine qua non in allem menschlichen Daseins. Sie müssen aber auch, und das 

zeigt Normas Sühneopfer in der Sprache des 19. Jahrhunderts, überwindbar sein. Schuld ist 

vergebbar vor Gott, zumindest hat uns diese Zusage gemacht. Wir also sind nicht selten 

diejenigen, die sich nicht vergeben lassen. Lassen wir uns lieben von Gott. Gott ist manchmal 

so unglaublich einfach und unkompliziert.  

 

Ein letzter Punkt ist noch zu klären: Norma vollzieht einen Sinneswandel, sie bleibt 

nicht stehen bei ihren Rachegelüsten. Sie wächst und reift, gelangt zu Einsicht und Buße und 

stellt die bewährte Ordnung durch ihren freigewählten Flammentod im Sühneopfer wieder 

her. Hätte sie ihre Kinder also wirklich ermordet, hätte sie weiter gewütet und sich in 

brennender Rache selbst gerichtet, so wäre sie nur verhärtet geblieben in ihrer emotionalen 

Fixierung. Mit Sicherheit hätte Bellini eine solche Figur dann auch musikalisch anders 

angelegt. Keine von Bellinis Figuren bleibt in der Oper unerlöst. Alle Protagonisten gehen 

geläutert aus dem Geschehen hervor, wenn auch in unterschiedlichen Opfer‐ und 

Reifegraden.  

Was aber hat die kathartische Wendung der Norma denn eigentlich ausgelöst? Alles, 

aber auch wirklich alles, unternimmt die Frau im Laufe der Oper, um Pollione, von dessen 

Zuwendung sie abhängig ist, an sich zu binden. Was alles hat sie für diese Liebe geopfert! 

Diese Frau ist zu allem bereit. Sie ist unberechenbar, weil sie in ihrem Inneren zutiefst 

verletzt und zuwendungsbedürftig ist. Erst durch Pollione glaubt sie, ihre eigene Stärke und 

Liebesfähigkeit leben zu können. Dies aber ist keine Liebe. Was Norma uns hier auftischt, ist 

pure Abhängigkeit. Wo geliebt wird, weil etwas gebraucht und mit Gewalt oder 

Schuldgefühlen erpresst wird, da wird der „Geliebte“ ja selbst nicht gesehen. Es geht hier nur 

um die eigenen Bedürfnisse. Liebe aber ist immer ein Geschenk. Sie beschenkt den 

Liebenden und den Geliebten. Sie fordert nicht und sie auch erzeugt keine schuldbare 

Abhängigkeit. Im Gegenteil: Liebe hebt Schuld auf und sie entlässt aus der Abhängigkeit. 

Pollione lässt sich in der Tat durch niemanden und nichts erpressen. Sein Handeln ist 



denkbar einfach. Wie also kommt Normas große, kathartische Wendung hier also zustande? 

Sind es äußere Umstände, die die Wendung auslösen, oder kommt diese eben doch von 

innen? Ein lieto fine, wie es theaterpraktisch nun einmal Standard ist im frühen 19. 

Jahrhundert, führt hier gleichwohl zur soluzione superiore: Norma lässt los. Sie hat erkannt, 

dass sie Pollione nicht binden und auch nicht zwingen kann. Sie hat erkannt, dass nicht das 

seinige Verhalten die Quelle ihres Unglücks ist, sondern das ihrige Besitzenwollen. Sie 

gesteht ihm nun das Recht zu, sein Leben so zu leben, wie es ihr nicht nützt. Hier also, im Akt 

des persönlichen Scheiterns, erkennt Norma das Entscheidende: Pollione hat das Recht, 

seine eigene Biografie leben und gestalten zu dürfen, egal welchen Weg er damit 

beschreitet. Norma lässt los. Hier wird sie frei. Das eigene Sühneopfer, die eigene 

Aufopferung im Flammentod erscheint mir persönlich dann fast gar nicht mehr nötig. 

Vielleicht ist dieser Sühnetod aber auch weiterführend zu denken: Indem Norma los lässt, 

indem sie sich freimacht von der Vorstellung, einen anderen Menschen zu besitzen, in 

diesem Augenblick stirbt ihr altes Ego. Die Befreiung des Egos von den Zwängen der eigenen 

Bedürftigkeiten, darin liegt die eigentliche Katharsis. Norma also schneidet sich hier ab, von 

allem, was sie bisher war. Auch ihr Tod auf dem Scheiterhaufen ist also ein Symbol für das 

Messer.  

  „Norma lügt nicht“. Nein, sie lügt nicht. Sie ist schwach und zuwendungsbedürftig 

und sie macht Fehler. Sie verrät aber nie die Kraft, sich zu entscheiden. Norma sagt Ja und 

sie sagt Nein. Und sie weiß auch genau, wann sie ja und wann sie nein sagen will und kann. 

Worin also besteht nun die Gnade? Normas Loslassen ist nichts anderes als ein großes, 

umfassendes Ja zu der Tatsache, wie schwach und erlösungsbedürftig wir doch alle sind. 

Darin genau räumt sie ihr Ego und macht Platz für ein anderes, für Gott. Loslassen heißt, 

unsere eigenen Urteile über unser Leben aufgeben zu können, das Urteil über das, was wir 

gelebt haben, also nicht selbst zu fällen, sondern es in Liebe und Dankbarkeit Gott hin zu 

halten und ihm allein zu überantworten. Loslassen heißt, dass nicht wir entscheiden müssen, 

wie viel Liebe von Gott und eigentlich zusteht, sondern dass wir verschwenderisch sein 

dürfen mit seinem Angebot, uns aufzufangen. Gott ist doch manchmal erstaunlich einfach 

unkompliziert. Nehmen wir das Messer und schneiden wir uns ab von unserer 

Selbstzerstörung. Lassen wir uns fallen. AMEN.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


